وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعـة حسـيبـة بن بوعلي الشـلـف كليـة الأدب والفنون قسـم اللغة العربية



### أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه

الشعبة: لغة عربية. التخصص: تعليمية اللغة العربية وتحليل الخطاب. العنوان

# التحليل الصوتى في الخطاب القرآني "ربع يس" أنموذجا.

إشراف الأستاذ:

من إعداد:

محمد تنقب

، د/هارون مجید

المناقشة بتاريخ: 2020/11/26م. من طرف اللجنة المكونة من:

جامعة حسيبة بن بوعلى -شلف-أستاذ التعليم العالي أحمد بن عجمية جامعة حسيبة بن بوعلى -شلف-مقررا ومشرفا أستاذ محاضر -أ-مجيد هارون جامعة حسيبة بن بوعلي -شلف-أستاذ التعليم العالي لخضر قدور قطاوي ممتحنا جامعة حسيبة بن بوعلي -شلف-أستاذ محاضر اً-طويل مصطفى ممتحنا جامعة عبد الحميد ابن باديس-مستغانم-أستاذ التعليم العالي جيلالي بن يشو ممتحنا أستاذ محاضر قسم -أ- المركز الجامعي -غليزان-نصيرة بن شيحة ممتحنا

السنة الجامعية: 2020 م / 2021م. 1441هـ/1442هـ.



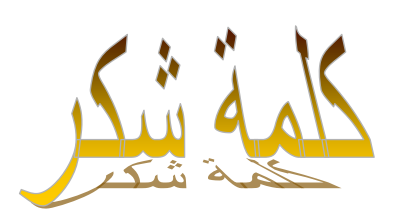
# <u> دلعما</u>

## أمدي ثمرة جمدي مذا إلى:

- -أبي وأميي العزيزين
  - -زوجتي و أولادي
    - -أختى و إخوتي
- الى كل من ساهم في تعليمي وتكويني منذ طفولتي إلى هذه المرحلة الجامعية السادة المعلمين والأساتذة.
  - الى كل الأحدةاء.

إلى كل الذين ساعدوني من قريب أو بعيد.





الشكر أولا وآخرا لله، الذي لولاه ما تم عمل ولا حسن، ثم الشكر بعد ذلك إلى الأستاذ المشروف " مارون مجيد " الذي وافقني طيلة بحثي بالنصع والإرشاد، وكل أساتذة كلية الأدب والفنون بجامعة الشاف الذين تعلمت على يدهم.



# 

#### مقدّمة

الحمد لله الذي علَّم بالقلم، علَّم الإنسان ما لم يعلم، والصّلاة والسلام على السِّراج المنير، سيِّدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، مصابيح الهدى وأئمة التّقى ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدِّين، وبعد:

لقد كان نزول القرآن الكريم على محمد صلى الله عليه وسلم بلغته الصافية، و تراكيبه الباهر، موردا لكثير من الدراسات ومنهلا لكثير من العلماء الذين استهوتهم بلاغة القرآن الكريم، خاصة ما تعلق منها بالصوت والإيقاع، ذلك أنَّ الكثير منهم يرى في ذلك موطن الإعجاز، يقول الله تعالى: ﴿لُو أَنزَلْنَا هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ وَخَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْتُالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ الله المورة الحشر، الآية : 21].

في ضوء هذه الآية أقول إن الله قد جعل هذا القرآن مؤثرا في قلوب الناس، وجعله آخر المعجزات لنبيه الخاتم، ولم يجعله معجزة حسية، كما كان مع الأنبياء قبله، وقد أعجز الله به العرب الفصحاء فلم يستطيعوا مجاراة أساليبه الرفيعة، ولا معانيه البديعة، وجعله الله كلام ينفذ إلى القلب فيملكه، وليس مثل ما هو مشاهد بالعين، فعند زواله يزول التأثر به وأول باب يدخل منه الكلام إلى القلب هو الأذن. لذلك اهتم القرآن الكريم بأصوات الكلمات حتى يكون وقعها في

السمع أكثر أثرا وأنسب للدلالة على الصورة المرادة. وبناء على هذا الكلام اخترت عنوان بحثي الموسوم بـ: "التحليل الصوتي في الخطاب القرآني ربع يس أنموذجا". والصوت مهم جدا لتحليل الخطاب خاصة القرآن الكريم وذلك لأن الصوت هو الركيزة الأولى للغة، وتبنى عليه المفردات، ثم تركب تلك المفردات في نظام معين وفق قواعد النحو المعروفة لتؤدي في النهاية الدلالة التي يرغب فيها المتكلم.

وسبب اختياري لهذا الموضوع هو أني أريد استكمال بحثي في التحليل الصوتي؛ الذي صاحبني طيلة مساري الدراسي. وكذلك إبراز أهم الجوانب الفنية التي تميز كلام الله عن غيره من الكلام، والمتعلق بإظهار ميزة الظواهر الصوتية من نبر وتنغيم ... ولا شك أن كل من يقرأ كتاب الله قراءة متأنية متمعنة سيحس بذلك التماسك في بنيته الخطابية. ومن هذا برزت إشكالية بحثى:

ما سرّ تماسك بنية النص القرآني الذي يجعله معجزا، وما علاقة الصوت في دلالة المفردة والتركيب في القرآن الكريم؟ من هذه الإشكالية تتمحور مجموعة من التساؤلات أجملها فيما يأتي:

- ما هو أثر الظواهر الصوتية على دلالة الخطاب القرآني؟
  - كيف يأثر جرس الأصوات في تنوع الخطاب القرآني؟

وهدفي من خلال هذا العمل هو محاولة إبراز أهم الجوانب الصوتية في الخطاب القرآني. كذلك محاولة التوصل إلى تحقيق التناسب بين الجانب الصوتي والجانب الدلالي، إذ لا يمكن لأي كلمة أن تحل مكان كلمة أخرى مهما قاربتها في المعنى.

وطبيعة البحث هي التي تحدد المنهج المناسب الذي يُعتمد قصد الإحاطة بأهم جوانبه، ومن أجل ذلك اعتمدت في بحثي هذا على المنهج الوصفي التحليلي الذي يعد مناسبا لمثل هذه البحوث؛ حيث أنه يُعنى بالمكونات الصوتية للمفردة والتركيب، ويتتبع أثر هذه الأصوات على المتلقي، كما استعنت بالمنهج الإحصائي؛ لأجل إحصاء الأصوات ومخارجها وكذا المقاطع الصوتية.

وقد اعتمدت في هذا البحث من مجموعة من المصادر والمراجع المتنوعة أهمها: كتب التفسير، و أبرزها تفسير القرآن العظيم لابن كثير، والكشاف للزمخشري، والتصوير الفني في القرآن للسيد قطب، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي، والإتقان في علوم القرآن لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي، ومناهل العرفان في علوم القرآن لمحمد عبد العظيم الزرقاني، وكذلك اعتمدت على بعض المعاجم كلسان العرب لابن منظور، وأساس البلاغة للزمخشري، ومعجم مقاييس اللغة لابن فارس، والصحاح للجوهري وغيرها من المعاجم، أما عن كتب الدراسات اللغوية فقد أخذت من كتاب الأصوات اللغوية لإبراهيم أنيس، وعلم الأصوات لكمال بشر، وكتاب في البحث الصوتي عند العرب لخليل إبراهيم العطية، وعلم الدلالة أصوله ومباحثه في التراث العربي لمنقور عبد الجليل، وبلاغة الخطاب وعلم النص لصلاح فضل، وغيرها من المصادر والمراجع.

وكأي بحث لابد من وجود صعوبات تواجه الباحث وهو في مضمار بحثه، ومن هذه الصعوبات التي واجهتني؛ عمق الدراسات اللغوية في القرآن الكريم، إذ أن الإنسان يخشى أن يقول في كتاب الله ما لا يعلم. ومن الصعوبات كذلك تداخل مجالات البحث وتشعبها بين علوم القرآن

والبلاغة وغيرها من المجالات. وكذلك من الصعوبات الجري في مضمارين مضمار العمل، ومضمار البحث. ولتذليل هذه الصعوبات ارتكزت على خطة بحث هي كالآتي:

مقدمة تناولت فيها أسباب ودوافع اختياري للموضوع وكذا الإشكالية مع المنهج الذي اعتمدته في هذه الدراسة.

الفصل الأول عنوانه حصر مفهوماتي للصوت والتحليل، والآليات التي ينبني عليها التحليل، وكذا تسليط الضوء على الدرس الصوتى عند القدامي والمحدثين.

أما الفصل الثاني فعنوانه مقومات الخطاب القرآني، وذلك بالتركيز على الجانب اللغوي للقرآن والخطاب، والجانب المصطلحي لكل من النص والنصية والخطاب، ثم تعرضت إلى أنواع الخطاب الموجودة والمعروفة لدى العلماء والباحثين، وختمت الفصل بإعجاز الخطاب القرآني.

وخصصت الفصل الثالث الذي عنوانه دراسة تطبيقية على (ربع سورة يس)، في البداية عرفت السورة تعريفا يشمل: التسمية وسبب النزول وأغب المواضيع التي تحدثت عنها السورة، وكذا فضائلها. ثم بدأت في تجسيد الآليات الداخلية والخارجية التي يبنى عليها التحليل الصوتي، كالمخارج والصفات والنبر التنغيم ودلالة الفاصلة القرآنية والتكرار والمماثلة والمخالفة وغيرها. ثم ختمت الفصل بأنواع الخطابات الواردة في السورة، كخطاب الكرامة وخطاب الذم والمدح والتحذير ...

وفي الأخير جعلت ختام بحثى عرض لأهم النتائج المتوصل إليها، من خلال هذا العمل.

وجاء بحثي نتيجة لدراسات قديمة أطلعت عليها وجدتها قد اعتنت بالجانب الصوتي وجاء بحثي نتيجة لدراسات قديمة أطلعت عليها وجدتها قد اعتنت بالجانب الصوت وجمالياته في الأداء القرآني، وفي هذا الصدد لفت انتباهي كتاب أستاذي هارون مجيد" الجمال الصوت في إثراء الصوت في إثراء الصوت في إثراء الجمال الإيقاعي على الشعر، وكذا العلاقة الموجودة بينهما.

وفي الختام أحمد الله القدير الذي وفقني إلى اختيار هذا الموضوع، وأعانني على إتمامه، وأشكر كل من ساعدني فيه ولو بالشيء اليسير، وأخص بالذكر أستاذي هارون مجيد؛ الذي وجهني طيلة مسار بحثي وصبر علي، كما لا يفوتني أنْ أشكر كل العاملين بها من أساتذة كانوا لنا بمثابة السند، دون أن أنسى جميع من ساعدوني من قريب أومن بعيد في إنجاز هذا البحث، فبارك الله فيهم جميعا وجعل ذلك في ميزان حسناتهم. فإن وفقت فيه فذلك فضل من الله ومنة، وإن لم أوفق فأنا أستغفر الله إن كنت قد أخطأت في نقل كلام أحد العلماء أو المؤلفين أو فهمه على غير مراد صاحبه، فهذا كله من تقصيري في فهم كلامهم.

محمد تنقب

في: ماي 2020م

#### الغدل الأول

#### غرض مغموماتي للصوبت وتحليله

المبحث الأول: التحليل بين اللغة والاصطلاح.

المبحث الثاني: الصوت بين اللغة والاصطلاح.

المبحث الثالث: الدرس الصوتي بين القدامي والمحدثين

المبحث الرابع: الآليات البانية للتحليل الصوتي.

1) الآليات الداخلية: الإيقاع الداخلي، النبر، التنغيم، المقطع الصوتي، مخارج وصفات الحروف، الوقف.

2) الآليات الخارجية: الإيقاع الخارجي، الفواصل القرآنية، التكرار، المماثلة، المخالفة.

لتحليل أي موضوع من المواضيع نحتاج إلى إدراك مصطلحاته، فإذا عُلمت مصطلحاته كان الولوج إليه هينا. لهذا آثرنا أن نقدم في هذا الفصل تعريفات تكون كمفاتيح لمصطلحي الصوت والتحليل؛ حيث يَسُهل على القارئ معرفة مكنونات هذا البحث، والغوص في معانيه؛ فالمصطلحات وعاء للمفاهيم وهي أول ما يقع في ذهن المتلقي ليأتي بعدها الفهم، وهذا ما نجده عند كثير من علماء المعاجم الذين قاموا بجمع اللغة؛ حيث ربطوا كل كلمة مع معناها الأصلي و ذكروا المعاني الهامشية الأخرى، وبذلك لم يغفلوا المعاني السياقية للكلمات، حتى أن بعضهم وضع بما يسمى بـ: ( الحقول الدلالية ) التي تحتم برصد الكلمات التي تتحدث عن مجال واحد مثل : مجال الطب، مجال الأغذية، مجال النباتات ... وغيرها من المجالات. بعد هذا التمهيد نشرع على بركة الله في سرد المعاني اللغوية والاصطلاحية للتحليل والصوت.

#### المبحث الأول: التحليل بين اللغة والاصطلاح.

تدخل كلمة (تحليل) ضمن مجالات عدة من العلوم، فالطبيب يحلل والرياضي يحلل والمهادس يحلل والمعنى كلمة (يحلل)، هذا ما ساقنا إلى تصفح المعاجم والمهندس يحلل واللغوي يحلل، إذا فما هو معنى كلمة (يحلل)، هذا ما ساقنا إلى تصفح المعاجم والكتب كالآتي:

1) لغة: نجد عند البحث في تعريف المعاجم أنّ الخليل ذكر في كتابه العين: "حَللت العقدة أَحلُها حَلا "1؛ أي فككتها، بمعنى فتحتها، وهذا كذلك ما جاء في لسان العرب: "والحلّ أحلُها حَلا "1؛

<sup>.27:</sup> مهدي المخزومي وإبراهيم السمرائي، ج3، باب الحاء، ص3.

العقدة يحلها حلّا: فتحها ونقضها فانحلت"1، وقد نحت جلّ المعاجم هذا المنحى، في تحديد معنى التحليل على أنه: التفكيك والتمحيص والفتح. وهذا ما يتوافق مع القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَٱحۡلُلُ عُقۡدَةً مِّن لِّسَانِي ﴿ قَلَهُ وَا قَوۡلِى ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

2) واصطلاحا: نلفى أنّ التحليل مصطلح جامع يرتبط في ممارسته مع مجالات عدة، حتى لا يكاد الباحث يجده منفردا، كالتحليل الرياضي والتحليل النفسي والتحليل الاجتماعي وغيرها...

جاء في تعريف التحليل على أنه:" عكس التركيب، وهو إرجاع الكل إلى أجزائه. فإذا كان الشيء المحلل واقعيا سمي التحليل حقيقيا أو طبيعيا، وإذا كان ذهنيا سمي التحليل خياليا"2. أي أن التحليل الحقيقي هو الذي يختص بالأشياء المادية، أما التحليل الخيالي فهو خاص بالأمور المعنوية.

وتحليل الشيء يتيح لنا معرفة بنياته الداخلية والخارجية، يقول (صامويل باتر) - (Samuel.Batler) عب أن ندرس كل شيء في ذاته قدر الإمكان، وأن ندرسه كذلك - من حيث علاقته؛ فإذا حاولنا النظر إليه في ذاته مطلقا، وبقطع النظر عن علاقته، فإننا سنجد أنفسنا شيئا فشيئا قد استفيناه فهما ودراسة، وإذا حاولنا النظر إليه من خلال

ابن منظور الإفريقي المصري (جمال الدين ابن مكرم)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط1، 2000م، مادة: حلل،  $^1$  ج4، ص: 206.

 $<sup>^{2}</sup>$  -جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، 1982م، + 1، ص: 254-256

علاقاته، فسنكشف أنه لا توجد زاوية في هذا الكون إلا وقد احتل مكانه فيها"1، فتحليل الخطاب يكون بالانطلاق من النص ككل وصولا إلى بنياته الصغرى (الأصوات )، وهذا ما ذهبت إليه نعيمة سعدية، حيث أن "عملية التحليل تسعى إلى تفكيك الخطاب المحبوك المتماسك (شكلا ودلالة )، المكتوب والمسموع إلى بنيات جزئية فاعلة ومتفاعلة : داخلية وخارجية، من أجل معرفة مختلف المرجعيات الخطابية ( الأسس المعرفية والخلقية والأطر النظرية للخطاب )، التي ساهمت في تشكله، بمعرفة مضامينه ومحتوياته وغاياته ومعاييره وفضائه وبنياته وجنسه ...إلخ، ليتحقق التحليل؛ الأمر الذي يجعل العملية غاية في التشابك والتعقيد، تتطلب من أجل التحكم فيها، معرفة موسوعية عميقة في التخصص تحفها معارف روافد أخرى من جهة؛ والتحكم في ممارسة بعض المصطلحات التي، يقودها إليها (التحليل ) - كمصطلح جامع -من جهة أخرى"<sup>2</sup>. أي أن التحليل في معناه هو تفكيك النص إلى وحداته الصغرى؛ قصد فهم العلاقات بينها. والتحليل يبني على ثلاثة أسس: الشرح والتفسير والتأويل.

#### المبحث الثاني: الصوت بين اللغة والاصطلاح.

1) لغة: الصوت من أهم المواضيع التي اهتم بها اللغويون والقراء قديما، حيث أنه مجال خصب لدراسة المحدثين؛ وهو الركيزة الأولى للغة. وعندما نتصفح المعاجم العربية نجد أن الصوت قد

<sup>1-</sup>جوليان بروان وجورج يول، تر:محمد لطفي الزليطي ومنير التريكي، جامعة الملك سعود، المملكة العربية السعودية، 1997م، ص: ك.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر: نعيمة سعدية، تحليل الخطاب والدرس العربي -قراءة لبعض الجهود العربية-، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة محمد خيضر، بسكرة، جانفي 2009م، العدد4، ص:4.

أخذ عدة معان منها النداء" وقد صَات يَصُوت، ويَصَات صَوتا وأَصَات، وصَوّت به: كله نادى" أ. وكذلك يقصد به الذّكر الجميل يقال: " ذهب صيته في الناس، أي ذكره وأصله من الواو" أي أي الناس، أي ذكره وأقال: " دعي الواو " أي أجاب وأقبل، وهو انفعل من الصّوت " ق.

كما ورد الصوت بمعنى الغناء وذلك في القرآن الكريم حيث قال الله تعالى: ﴿وَٱسۡتَفْرِزَ مَنِ ٱسۡتَطَعۡتَ مِنۡهُم بِصَوۡتِكَ [سورة الإسراء ، الآية : 64]؛ قيل: "بأصوات الغناء والمزامير" 4. ومن التعريفات للصوت كذلك أنه "جنس لكل ما وقر في الأذن "5. كما هو ملاحظ من هذه التعريفات التي سبقت، أن الصوت قد تنوعت معانيه، وذلك حسب السياقات المختلفة الوارد فيها، وهذا يدل على سعة اللغة العربية، وعمق معانيها.

2) اصطلاحا: من الذين أشاروا إلى مفهوم الصوت: الجاحظ، حيث عرّف أنه: "آلة اللفظ، وهو الجوهر الذي يقوم به التقطيع، وبه يوجد التأليف، ولن تكون حركات اللسان لفظا ولا كلاما موزونا ولا منثورا إلا بظهور الصوت "6. أين بيّن ههنا أن الصوت أساس اللفظ وجوهره؟

 $<sup>^{1}</sup>$  -لسان العرب، مادة: صوت، ج8، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  نفسه، مادة: صوت، ج $^{8}$ ، ص $^{-2}$ 

<sup>3-</sup> نفسه، مادة: صوت، ج8، ص:302.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- نفسه، مادة: صوت، ج8، ص:302.

<sup>318</sup>: سنظر: ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج5، ص-5

<sup>6-</sup> الجاحظ، البيان والتبيين، تح: عبد السلام هارون، ط5، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1985م، ج1، ص:79.

بل هو الطريق للوصول إلى معاني الألفاظ وذلك عن تآلف الأصوات بعضها إلى بعض. وذكر ابن جني (392هـ)" اعلم أن الصوت عرض يخرج مع النفس مستطيلا متصلا حتى يعرض له في الحلق والفم والشفتين مقاطع تثنيه عن امتداده واستطالته، فيسمى المقطع أينما عرض له حرف، وتختلف أجراس الحروف بحسب اختلاف مقاطعها "1. أي أنّ جهاز النطق المؤلف من الحلق والفم والشفتين يعد مصدرا للصوت اللغوي.

ويرى المعاصرون أنّ الصّوت اللغوي " عملية حركية يقوم بما الجهاز النطقي وتصحبه آثار سمعية معينة تأتي من تحريك الهواء فيما بين مصدر إرسال الصوت (وهو الجهاز النطقي) ومركز استقباله (وهو الأذن)"2. من هذا نفهم أن جهاز النطق يقوم بإرسال ذبذبات واهتزازت تقوم الأذن بالتقاطها وتفسيرها للدماغ.

جهاز النطق أذن أذبذبات

وهناك من يرى أنّ: "الصوت اللغوي أثر يصدر طواعية عن تلك الأعضاء المسماة بحاوزا أعضاء النطق. والملاحظ أن هذا الأثر يظهر في صورة ذبذبات معدلة وموائمة لما

<sup>1-</sup> ابن جني، سر صناعة الإعراب، تح: محمد حسن إسماعيل وأحمد رشدي عامر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2000م، ج1 ص: 19.

 $<sup>^{2}</sup>$  - تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، ص:66، نقلا عن التطور الدلالي للألفاظ في النص القرآني، جنان منصور كاظم الجبوري، ص:95.

يصاحبها من حركات الفم بأعضائه المختلفة ويتطلب الصوت اللغوي وضع أعضاء النطق في أوضاع معينة محددة. أو تحريك هذه الأعضاء بطرق معينة محددة أيضا. ومعنى ذلك أن المتكلم لا بد أن يبذل مجهودا ما كي يحصل على الأصوات اللغوية "1. أي أن الصوت اللغوي يصاحبه مجهود عضلى من طرف جهاز النطق.

كما أكد المحدثون على أن " الصوت الإنساني ينشأ من ذبذبات مصدرها في الغالب الحنجرة لدى الإنسان. فعند اندفاع النفس من الرئتين يمر بالحنجرة فيحدث تلك الاهتزازات التي بعد صدورها من الفم أو الأنف، تنتقل خلال الهواء الخارجي على شكل موجات حتى تصل إلى الأذن "2. ومما يستنتج أن الصوت اللغوي ذو جانبين أحدهما عضوي (فيزيولوجي) والآخر صوتي (فيزيائي).

#### المبحث الثالث: الدرس الصوتى بين القدماء والمحدثين:

يُعدّ الدرس الصوتي عند العرب، من أول الجوانب التي تناولوها بالدراسة والتحليل، ومن أقربها إلى المنهج العلميّ؛ لأن أساس هذا الدرس بُني على ضبط الأداء في تلقي القراءات القرآنية، وقد دفعت قراءة القرآن علماء العربية القدماء لتأمّل أصوات اللغة وملاحظتها ملاحظة تفصيلة، أنتجت في وقت مبكر دراسة جادّة للأصوات العربية لا تبتعد كثيرًا عما توصل إليه علماء الأصوات في الغرب.

<sup>. 19:</sup> حكمال بشر، علم الأصوات، دار غريب، القاهرة، 2000م، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم أنيس، الأصوات اللغوية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ط $^{4}$ ،  $^{1974}$ م، ص $^{2}$ 

وبالرغم من أن علم الأصوات لم يعرف هذا الاسم عند العرب في القديم إلا في مرحلة متأخرة، فإنه لم يغب عن كتبهم كمفهوم، نحوها وصرفها وعروضها وبالاغتها وموسوعاتها الأدبية وكذا الأداء التجويدي للقرآن الكريم والقراءة والطب والحكمة والموسيقي والفلسفة؛ ذلك أنه خالط العلوم المختلفة حتى لا نكاد نجد كتابا فيها يخلو من كلام في علم الأصوات أو شيء منه. وإذا بحثنا في المصنفات التي أسهمت ولو على نحوٍ ما في علم الأصوات، نجدها ثلاثة أقسام:

1-علوم العربية : النحو والصرف والبلاغة والعروض...

2-علوم الحكمة والفلسفة والطب والموسيقي.

3-علوم الأداء: وتشمل تجويد القرآن الكريم وقراءاته المتواترة، وكذا علمي الرسم والضبط.

وعند النظر في هذه المصنفات نلفى الدراسة الصوتية عند الباحثين تحت اتجاهين:

"الأول: دراسة الانسجام الصوتي في اللفظة الواحدة، وهو تحليل العلاقة بين الأصوات من حيث التوافق والتنافر.

الثاني: دراسة القيمة التعبيرية للأصوات؛ أي اتفاق دقة الدلالة مع جرس الأصوات المختارة. ونجد هذا عند الخليل (ت:170 هـ)، وكثيرا منه لدى سيبويه (ت:180 هـ) في (الكتاب)، كما نجدها أكثر نضجا واتساعا عند ابن جني (ت:392هـ) في (خصائصه)، وفي مؤلفات ابن فارس (ت:395هـ) وابن الأثير (ت:606هـ) من بعده.

أما الخليل فهو منبع الاتجاه الذي تولى دراسة القيمة التعبيرية للأصوات، ومدى اتفاق دقة المعنى مع جرس الحرف المختار؛ فقد شغلته الألفاظ المعبرة عن أصوات المسموعات، ورأى فيها أصواتا محاكية للطبيعة، وحاول إثبات نوع من الصلة الطبيعية بين أجراس الحروف، ودلالتها من جهة، ثم بين أنغام الألفاظ، ومعانيها الكلية من جهة أخرى، وفي ذلك النظر تبدو الأصوات والصيغ مترابطة مع الدلالة، وكأنّ هناك نتيجة ضرورية للإيجاء من تتابع الحروف أو بناء الكلمات "أ. ويرى حلمي خليل أنّه يمكننا اعتبار "كتاب (العين) المنسوب إلى الخليل بن أحمد الفراهيدي أول معجم في العربية، والذي بُني على أساس صوتي، وص ُدِّر بمقدمة صوتية تعدّ أول دراسة صوتية منظمة وصلت إلينا في تاريخ الفكر اللغوي عند العرب "2. أي أن الخليل أول من وضع معجما مبنيا على أساس صوتي.

ولقد اصطلح الخليل على صوت الحرف حال النطق بـ "(الجُرْسُ)، والعين، والقاف هما أطلق الحروف، وأضخمها جَرْسًا؛ ولذلك فإنهما لا تدخلان في بناء إلا حسّنتاه"3. أي أن الصوت أثناء خروجه يصدر جرسا موسيقيا، وقد وجد هذا المصطلح قبولا في حساب البحث اللغوي الحديث." وأبرز ما في هذا الفن الذي أبدعه الخليل توزيع الأصوات العربية على أساس

<sup>1 -</sup> ينظر: مصطفى مندور، اللغة بين العقل والمغامرة، مصر -الإسكندرية، منشأة المعارف، 1974م، ص:54.

<sup>2 -</sup>حلمي خليل، التفكير الصوتي عند الخليل، مصر، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، ط1، ص:85.

 $<sup>^{3}</sup>$  -الخليل بن أحمد الفراهيدي، العين، ج 1، ص $^{3}$ .

مقطعي  $^1$ "، وهذا يخالف التقسيم الحرفي المتبع في البحوث الصوتية الأخرى، ويميل هذا النوع من التوزيع إلى الموسيقى.

وبعد معجم(العين) للخليل بن حمد الفراهيدي، ظهر(الكتاب) لسيبويه الذي تضمّن دراسات صوتية في غاية الدقة والأهمية، وتنوّعت بتنوع مادتما؛" فكان منها ما يتعلق باللهجات والمقايسة بينها والاستدلال لها"2، "ومنها ما يعرض للقراءات"3، ومنها ما يتحدث عن ظواهر وتغيرات صوتية مختلفة، كأحكام الهمز" من تحقيق وتسهيل بين بين، والإمالة والفتح وما يتعلق بحما من أحكام، والإبدال والإعلال والتعليل الصوتي لهما...، إلى غير ذلك من مباحث صوتية مبثوثة في طيات الكتاب، مما له علاقة بزمرة علوم الأداء .ويستأثر الجزء الأخير من الكتاب بأجل هذه المباحث وهو باب الإدغام، الذي استهله سيبويه بذكر عدد الحروف العربية، ومخارجها، ومهموسها، ومجهورها، وأصولها وفروعها، مما يدخل في تكوين النظام الصوتي العربي، ليغدو أساساً ومرجعاً لكل من صنف في هذا الباب من النحاة واللغويين والقراء"4. ثم تتابعت

<sup>1 -</sup> ينظر :محمد الأنطاكي، الوجيز في فقه اللغة، لبنان، بيروت، درا الشروق، 1969م، ص: 227.

 $<sup>^{2}</sup>$  -ينظر: سيبويه أبو البشر عمرو بن عثمان، الكتاب، تح :عبد السلام محمد هارون، لبنان، ط1، ج1، ص:57-66، و72، 73، ج2، ص:187، ج4، ص:90.

 $<sup>^{3}</sup>$  -ينظر: نفسه، ج1، ص:51، ج $^{3}$ ، ص: 25و 519–520، ج4، ص:455.

<sup>4 -</sup> ينظر : شاهين عبد الصبور، أثر القراءات في الأصوات والنحو العربي مصر، القاهرة، مكتبة الخانجي، ط1، 1987م، ص:182و 219، وإبراهيم أنيس، الأصوات اللغوية، مصر، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، ط5،

<sup>1975</sup>م، ص: 111 ، و 135 ، و أحمد مختار عمر، البحث اللغوي عند العرب، مصر، القاهرة، عالم ، ط 5،

<sup>1982</sup>م، ص: 91، و109، و تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مصر، القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب، ط2، 1980م، ص: 57، و حسام النعيمي، الدراسات اللهجية والصوتية عند ابن جني، العراق، بغداد،1980م، ص: 57.

كتب النحو واللغة بعد سيبويه تنحو منحاه وتقفو أثره في تخصيص حيّز للدراسات الصوتية مرددةً تعبيراته ومصطلحاته في كل ما يتعلق بمخارج الحروف وصفاتها.

وتلا ذلك كله كتاب (المفصل) للزمخشري (ت: 538 هـ) الذي نسجه على منوال كتاب سيبويه أيضاً،" فختم كتابه بباب الإدغام، مستهلاً بذكر حروف العربية ومخارجها وصفاتها"، وكان بهذا المادة الصوتية التي بنى عليها " ابن يعيش (ت: 643هـ) شرحه اللدراسة الصوتية"، ولا يكاد يدانيه في ذلك إلا" الرضي الإستراباذي (ت:686هـ) في شرحه للشافية حيث تداخل عند علم الصوت بعلم الصرف".

ولعل أول من أفرد المباحث الصوتية بمؤلف مستقل، ونظر إليها على أنها علم قائم بذاته ابن جني في كتابه: (سر صناعة الإعراب)، وهو يعني ذلك إذ يقول: "وما علمت أن أحداً من أصحابنا خاض في هذا الفن هذا الخوض، ولا أشبعه هذا الإشباع، ومن وجد قولاً قاله، والله يعين على الصواب بقدرته "4. أيّ إنه هو الذي بسط فيه الكلام على حروف العربية :مخارجها، وصفاتها، وأحوالها، وما يعرض لها من تغيير يؤدي إلى الإبدال أو الإعلال أو الإدغام أو النقل أو

النظر : الزمخشري أبو القاسم، المفصل في صنعة الإعراب، تح : علي بو ملحم، لبنان، بيروت، مكتبة الهلال، ط $^{1}$  - ينظر : 545 وما بعدها.

<sup>. 131، 123:</sup> ص $^{2}$  ابن يعيش النحوي موفق الدين بن علي، شرح المفصل، لبنان، بيروت، عالم الكتب، ج $^{0}$ 1، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  –الإستراباذي رضي الدين محمد بن الحسن، شرح شافية ابن الحاجب، تح :محمد نور الحسن، والزفزاف، وعبد الحميد، لبنان، بيروت، دار الكتب العلمية، 1975م، ج $^{3}$ 0، ص:220–264.

ابن جني أبو الفتح عثمان، سر صناعة الإعراب، تح :حسن هنداوي، سورية، دمشق، دار القلم، ط1، 1985م، ج1، ص1:

الحذف، والفرق بين الحرف والحركة، وانسجام الحروف وتنافرها ...إلى غير ذلك من مباحث بوَّأَتْهُ المقامَ الأول في هذا الفن، فعُد بحق رائدَ الدراسات الصوتية.

ويعد بعض الباحثين" أن ابن جني أول من استعمل عبارة: (علم الأصوات) "1، ولا تقتصر جهود ابن جني الصوتية على ما في (سرّ صناعة الإعراب)، وإنما تتعدّاه إلى كتبه الأخرى، ك: (الخصائص) الذي يحتوي مادة صوتيةً غنيّةً جاء بعضها منثوراً في طيات الكتاب. وقد خصها كذلك بأبواب مستقلة مثل باب في كمية الحركات، وباب في الحركات،

وباب في الحروف...، بل إنّ ابن جني أول من عرض لجهاز النطق فشبهه بالناي، وبوتر العود، وذلك في قوله: " فإذا وضع الزامر أنامله على خروق الناي المنسوقة، وراوح بين أنامله، اختلفت الأصوات، وسمع لكل منها صوت لا يشبه صاحبه، فكذلك إذا قطع الصوت في الحلق والفم، باعتماد على جهات مختلفة، كان سبب استماعنا هذه الأصوات المختلفة "2. وهكذا فقد قدّم تعريفاً دقيق للصوت اللغوي الذي بني عليه المحدثون مفاهيمهم التي فص لت في تحليل الصوت تفصيلا يسهل إدراكه.

وعلى الرغم مما قدمه الباحثون القدماء من جهود في مجال الدارسة الصوتية إلا أنه من الجحود أن ننكر جهود المحدثين أيضا، فهم بدورهم بذلوا قصارى جهدهم لنجاح الدارسة الصوتية وذلك نتيجة لتوفر الأجهزة الحديثة والآلات التي تشرح أعضاء الحنجرة، وتعطي

<sup>.99 -</sup> أحمد مختار عمر، البحث اللغوي عند العرب، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  -ابن جني، سر صناعة الإعراب، ج 1، ص:9.

بالتفصيل حركة أعضاء النطق. وكانت هذه الأجهزة تساعدهم من أجل الرقي بالدراسات الصوتية، وهو ما أدى إلى ظهور العديد من الكتب التي كانت قد ألفت في هذا الجانب، ومن الذين أبدعوا وألفوا في هذا المجال نذكر على سبيل المثال إبراهيم أنيس في (كتابه الأصوات اللغوية)، ومحمود السعران (مقدمة في علم اللغة)، وتمام حسان في كتابه اللغة العربية معناها وغيرهم...

لقد جاء وصف المحدثين للجهاز النطقي في منتهى الدقة، وذلك لما توفر لديهم من على على بالتشريح ووظائف الأعضاء، بالإضافة إلى ما توفر لديهم من آلات حديثة فوصفوا كل عضو وصفا دقيقا مبينين أثره، كما لاحظوا حركة الوترين الصوتيين وحالتهما المختلفة في النطق، ووضعوا ثلاثة معايير هي: " مخرج الصوت، وصف الصوت وحركة الوترين الصوتيين لوصف الأصوات، كذلك تطرقوا إلى الفصل بين دراسة الصوت المجرد والذي عرف بـ (الفون) ودراسة وظيفة الصوت داخل البنية والذي عرف بـ (الفون) ".

صنفوا الأصوات إلى صوامت وصوائت "فالصوامت تشمل جميع أصوات العربية على حين تختص الصوائت بالحركات وحروف المد، فالصوائت تختلف من لغة إلى لغة أخرى في العدد والنوع، لذلك فقد وضع المحدثون صوائت معيارية تضبط طبقا لها

<sup>1 -</sup> ينظر: نادية رمضان النجار، اللغة وأنظمتها بين القدماء والمحدثين، دار الوفاء للنشر والطباعة، دط،2004 م، ص:94-94.

صوائت معظم اللغات فهي قواعد عامة مستنبطة من أكثر اللغات $^{1}$ . أي أن الصامت هو الحرف والصائت هو الحركة.

وقد قسم العلماء المحدثون كذلك الأصوات الكلامية في العربية إلى قسمين: "الأصوات الصامتة والحركات، وتتميز الأصوات الصامتة عن الحركات بأنه يحدث أثناء النطق بها اعتراض لمجرى الهواء"<sup>2</sup>. من خلال ما سبق نلاحظ أنّ الدرس الصوتي قد بدأت جذوره مع العلماء والدارسين القدامي، ليكتمل نضجه ويُقعد له كعلم قائم بذاته مع الباحثين في العصر الحديث. المبحث الرابع: الآليات البانية للتحليل الصوتي.

#### 1) الآليات الداخلية:

قتم لغتنا العربية بالجانب الشكلي الخارجي للكلمة وتمازجه مع بقية المستويات للوصول إلى الدلالة التي تترك أثرا كبيرا لدى المتلقي فهي " تتخذ من بنائها الصوتي منطلقا للتمازج البيني مع بقية المستويات اللغوية ذلك؛ لأن الجانب الصوتي هو مناط التفسير لكثير من مباحث مستوياتها الصرفية والتركيبية والدلالية. ثم إن البناء الصوتي للعربية عند تماسه مع هذه المباحث يتخذ لذاته تلوينات صوتية تمكنه من إنجاز المرادات الأدائية بما يتوافق مع القواعد الحاكمة لبناء

 $<sup>^{1}</sup>$  -ينظر: حازم على كمال الدين، دراسة في علم الأصوات، مكتبة الآداب، القاهرة، ط $^{99}$  ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -نادية رمضان النجار، اللغة وأنظمتها بين القدماء والمحدثين، ص:69 .

هذه المستويات"1. وهذه التلوينات الصوتية تزيد من متانة النص.

 $^{2}$ وقام الدكتور تمام حسان بحصر هذه الآليات الصوتية فجعلها على أنواع خمسة هي

#### 1-1) الإيقاع الداخلي:

أشار محمد علي رزق الخفاجي إلى هذا الإيقاع الداخلي فقال:" ونحن نجد في الشعر الجديد موسيقى لم تتولد عن الوزن فقط، بل أنتجت عن علاقات الألفاظ من الناحية الصوتية، وهذا النوع من الموسيقى اللغوية لا يمكن فصله عن ألوان الموسيقى الأخرى للعمل الشعري في اكتمال الإيقاع الذي يسيطر على الشاعر قبل تشكل العمل الشعري، فيسيطر بدوره على الكلمات ليشكل بهذا العمل"3. الملاحظ من القول أن هذا النوع من الإيقاع الداخلي غير مرتبط بالوزن. فهو: "يتسلَّط على الصياغة الدّاخلية لسطح النص الشعري خصوصا، والأدبي عموما. فيتخذ له مظاهر إيقاعية تتلاءم فيما بينها لتظاهر الإيقاع الخارجي في التمكين، وتنسجم معه"4؛ أي أنّ الإيقاع الداخلي يتطابق مع الإيقاع الخارجي.

أما بعض الباحثين فاستخدموا تسمية الإيقاع الداخلي للدلالة على جرس اللفظ المفرد

<sup>1 -</sup> أسامة عبد العزيز جاب الله، جماليات التلوين الصوتي في القرآن الكريم، عالم الكتب الحديث، إربد-الأردن، 2013م، ط1، ص:11.

<sup>2 -</sup> ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، ج1، ص:175-228.

 $<sup>^{-3}</sup>$  صلاح يوسف عبد القادر، في العروض والإيقاع الشعري، شركة الأيام، الجزائر، ط $^{-1}$ ، ص $^{-3}$ 

<sup>4-</sup> عبد المالك مرتاض، تحليل مركب لقصيدة محمد العيد، ص: 244.

أو الكلمة الواحدة، وهو ما يدخل –عند البلاغيين القدامي –فيمبحث (فصاحة اللفظ).  $^{1}$ 

و يقصد بالإيقاع الداخلي عند أهل العروض: الصوت الذي تنتهي به نهايات صدور الوحدات و الأعاريض، "و هذه النهايات الإيقاعية لها وظيفة الربط بين مصراعي البيت الواحد في النص الشعري"2، و قد أطلق العروضيون كذلك "مصطلح(التصريع) على الإيقاع حين يتجدد موحدا أو متماثلا بين العروض و الروي، و الشعر يصرع و لكن غالبا ما كان يقتصر على مطلع القصيدة لعسر العثور على مقاطع صوتية متحددة داخليا و خارجيا"3، هذا عن الشعر، أما عن الجمالية الصوتية التي يتمتع بها النص القرآني؛ فهي ناتجة من متانة النص، فنحن نفرح تارة، ونحزن ونخاف في مواقف أخرى، وهذا الوقع الصوتي المؤثر في النفوس ليس ناتجا عن الوزن والقافية، فقد يكون القرآن الكريم في أغلب عباراته خاليا من الوزن إلا أنه يحمل في طياته أروع وأجمل أسلوب، فحينما تتلو ﴿وَٱلضُّحَىٰ ۞ وَٱلَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ۞ . [سورة الضحى، الآية: [2-1]، فنحن أمام شطرة واحدة وهي بالتالي تخلو من الوزن والتشطير، ومع ذلك فالموسيقي تصدح من كل حرف فيها. "هذه هي الموسيقي الداخلية، والموسيقي الباطنية، سرّ من أسرار المعمار القرآني، لا يشاركه فيه أيّ تركيب أدبي "4، وكذلك حينما نقرأ قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا

<sup>-1</sup> ينظر: مقداد محمد شكر قاسم، البنية الإيقاعية في شعر الجواهري، دار الدجلة، ط1، ص-1

<sup>2-</sup>ينظر: عبد المالك مرتاض، تحليل مركب لقصيدة محمد العيد، ص:256.

<sup>3-</sup>ينظر: نفسه، ص:256.

<sup>4-</sup> محمد هادي معرفة، التمهيد في علوم القرآن، منشورات ذوي القربي، 2011م، ص:4.

#### 2-1) مخارج الأصوات وصفاتها:

أصّل اللغويون العرب القدامي لمخارج الحروف والصفات تأصيلا دقيقا رجع إليه كل من أتى بعدهم.

أ-المخارج: فصل الكثير من العلماء في مخارج الحروف، و لا نريد إعادة ما ذكروه إلا بالقدر الذي يكفينا في هذا البحث، فالمخارج على حد قول الخليل بن أحمد الفراهيدي " فأقصى الخروف كلها العين ثم الحاء ولولا بَحَّة في الحاء لأَشْبَهَت العْيَن لقُرْب مَخْرُجها من العَيْن، ثم الهاء ولولا هَتَّة في الهاء، وقال مَّرة (همّة) لأَشْبَهَت الحاء لُقْرب مَخْرَج الهاء من الحاء، فهذه ثلاثة

<sup>1-</sup> ينظر: شارف مزاري، مستويات السرد الإعجازي في القصة القرآنية، إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001م، ص:81.

أحرف في حَيِّز واحد بعضُها أرفع من بعض ثم الخاءُ والغَيْن في حيِّز واحد كلَّهُنَّ حلقية، ثم القاف والكاف لهويتان، والكاف أرفع ثم الجيم والشين والضاد في حيِّز واحد، ثم الصّاد والسِّين والزَّاي في حيِّز واحد، ثم الطاء والدّال والتّاء في حيزِ واحد، ثم الظاء والذال والثاء في حيِّز واحد، ثم الراء واللام والنون في حيّز واحد ثم الفاءُ والباءُ والميمُ في حيِّز واحد ، ثم الألفُ والواو والياءُ في حيِّز واحد والهمزة في الهواء لم يكن لها حيِّز تُنْسَب إليه..."1.

لقد فصل الخليل في هذا القول تفصيلا دقيقا لمخارج الحروف، وداناه في ذلك ابن المجزري بقوله: "أما مخارج الحروف فقد اختلفوا في عددها فالصحيح المختار عندنا وعند من تقدمنا من المحققين كالخليل بن احمد الفراهيدي، ومكي بن ابي طالب القيسي، و الهذلي) أبي القاسم يوسف بن علي بن جبارة بن البسكري الجزائري (ت: 465هـ) وأبي الحسن شريح بن محمد الرعيني الاشبيلي الأندلسي(ت: 539هـ) ، وغيرهم عدوها سبعة عشر مخرجاً، وهذا الذي يظهر من حيث الاختيار، وهو الذي أثبته أبو علي بن سينا في مؤلف أفرده في مخارج الحروف وصفاتها"2.

وفصّل في قضية المخارج المقرئ ابن الجزري حيث جعلها سبعة عشر مخرجا ونظمها في أبيات يسهل حفظها.

 $<sup>^{1}</sup>$  - الخليل بن أحمد الفراهيدي، العين، تح: مهدي المخزومي وإبراهيم السمرائي، ج $^{1}$ ، ص $^{5}$ 

<sup>2 -</sup> ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ج1، ص:198.

| مخارج الحروف <sup>1</sup>                       |                                             |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| عَلَى الْذِي يَخْتَارُهُ مَنِ اخْتَبَرُ         | مَخَارِجُ الحُرُوفِ سَبْعَةَ عَشَرْ         |
| حُرُوفُ مَدٍّ للْهَوَاءِ تَنْتَهي               | فَأَلِفُ الجَوُفِ وأُخْتَاهَا وَهي          |
| ثُمَّ لِوَسْطِهِ فَعَيْنٌ حَاءُ                 | ثُمُّ لأَقْصَى الْحَلْقِ هَمْزٌ هَاءُ       |
| أَقْصَى اللِّسَانِ فَوْقُ ثُمَّ الْكَافُ        | أَدْنَاهُ غَيْنٌ خَاؤُهَا والْقَافُ         |
| وَالضَّادُ مِنْ حَافَتِهِ إِذْ وَلِيَـا         | أَسْفَلُ وَالوَسْطُ فَجِيمُ الشِّينُ يَا    |
| وَاللَّامُ أَدْنَاهَا لمُنْتَهَاهَا             | اَلْأَضْرَاسَ مِنْ أَيْسَرَ أَوْ يُمْنَاهَا |
| وَالرًّا يُدَانِيهِ لِظَهْرٍ أَدْخَلُوا         | وَالنُّونُ مِنْ طَرَفِهِ تَحْتُ اجْعَلُوا   |
| عُلْيَا الثَّنَايَا والصَّفِيرُ مُسْتَكِنْ      | وَالطَّاءُ وَالدَّالُ وَتَا مِنْهُ وَمِنْ   |
| وَالظَّاءُ وَالذَّالُ وَثَا لِلْغُلْيَا         | مِنْهُ وَمِنْ فَوْقِ الثَّنَايَا السُّفْلَى |
| فَالْفَا مَعَ اطْرافِ الثَّنَايَا الْمُشْرِفَهُ | مِنْ طَرْفَيْهِما وَمِنْ بَطْنِ الشَّفَةُ   |
| وَغُنَّةٌ مَخْرَجُهَا الخَيْشُومُ               | للشَّفَتَيْنِ الْوَاوُ بَاءٌ مِيمُ          |

الملاحظ من هذا التقسيم لمخارج الحروف أنّ بعضها قد اشتركت في المخرج وبعضها قد أخذ مخرجين.

<sup>1 -</sup> ابن الجزري، المقدمة الجزرية، راجعه: أحمد عيسى المعصراوي، مطبعة الطبري، القاهرة -مصر،2007، ط1، ص:37-

**ب-الصفات**: إنّ الأصوات عند خروجها تختلف هيأتها من صوت إلى آخر، وهذا ما يسمى بالصفات و "أهمّ هذه الصفات متصل بدرجة انفتاح الجهاز الصوتي عند إصدار الصوت أما الصفات الأخرى فتضاف لها ليزداد تحديد الصوت دقة وحِدّة"1.

وقد وضحها ابن الجزري كذلك في مقدمته على شكل نظم:

|                                             | صفات الحروف <sup>2</sup>                   |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------|
| مُنْفَتِحٌ مُصْمَتَةٌ وَالضِّدَّ قُلْ       | صِفَاتُهَا جَهْرٌ وَرِخْوٌ مُسْتَفِلْ      |
| شَدِيدُهَا لَفْظُ (أَجِدْ قَطٍ بَكَتْ)      | مَهْمُوسُهَا (فَحَثَّهُ شَخْصٌ سَكَتَ)     |
| وَسَبْعُ عُلْوٍ خُصَّ ضَغْطٍ قظْ حَصَرْ     | وَبَيْنَ رِخْوٍ وَالشَّدِيدِ (لِنْ عُمَرْ) |
| وَفَرَّ مِنْ لُبِّ الْحُرُوفُ الْمُذْلَقَهْ | وَصَادُ ضَادٌ طَاءُ ظَاءٌ مُطْبَقَه        |
| قَلْقَلَةٌ قُطْبُ جَدٍّ وَاللِّينُ          | صَفِيرُهَا صَادٌ وَزَائٌ سِينُ             |
| قَبْلَهُماَ وَالْإِنْجِرَافُ صُحَّحَا       | وَاوٌ وَيَاءٌ سَكَنَا وَانْفَتَحَا         |
| وَلِلتَّفَشِّي الشِّينُ ضَاداً اسْتَطِلْ    | في اللاَّمِ وَالرَّا وَبِتَكْرِيرٍ جُعلْ   |

و "درجة اتّساع المخرج يمكن تصنيفها إلى ثلاث درجات"3.

<sup>-1</sup> خولة طالب الإبراهيمي، مبادئ في اللسانيات، دار القصبة للنشر، الجزائر، 2000م، ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن الجزري، المقدمة الجزرية، ص:37-38.

 $<sup>^{3}</sup>$  – سابق، ص $^{3}$ 

"-الاتساع التام أو عدم الاعتراض: إذا اندفع الهواء من الصدر وتصاعد إلى تجاويف الآلة الصوتية فإنّه يمر بالحنجرة ويصير صوتا عند اهتزاز الوترين، فإن تعدى التجاويف العليا ولم يجد عضوا يعترضه انسل واستمر واتصل جريانه إلى خارج الفم وعند مروره بهذه التجاويف كلها يحدث صدى معيّنا. وهذا الصوت هو صوت الحركات وخاصة منها الفتحة التي هي أكثر الأصوات اتساعا.

-اتساع الناقص أو الاعتراض الجزئي: وإذا نفذ الهواء في تلك التجاويف واعترضه عضو كالوتران نفسها أو جوانب الحلق أو اللهاة أو اللسان أو الشفتين اعتراضا غير تام فيضيق ممره، يحصل احتكاك بين الهواء والجوانب الداخلية لهذه الأعضاء، يحدث صوت من نوع خاص من جراء هذا الاحتكاك. والأصوات التي تخرج بهذه الكيفية تسمى الأصوات الرخوة أو التسريبية.

وهي في العربية: ه، ح، ع، غ، خ،ش،ص،ز،س،ظ،ث،ذ،ف.

-عدم الاتساع أو الاعتراض التام: إذا وقع انسداد تام وذلك باعتراض العضو المصوت على الهواء المتصاعد من الصدر حصل حبس ثم إطلاق، أي أنّه يقع حبس الهواء مدة وراء العضو المعترض ثم اطلاقه دفعة واحدة بإزالة الاعتراض وانفتاح القناة، وتسمى الأصوات التي تخرج بهذه الكيفية الأصوات الشديدة أو الحبسية. وهي في العربية:د،ق،ك،ج،ط،ض،د،ت،ب"1.

~ 20 ~

<sup>1</sup> خولة طالب الإبراهيمي، مبادئ في اللسانيات، ص: 57.

وبناء على هذا التقسيم لدرجة اتساع المخرج يمكن تصنيف الصفات كالآتي:

"1-الأصوات البينية: نجد أنّ بعض الأصوات لا يمكن اعتبارها رخوة محضة وشديدة محضة؟ لأنّ مخرجها يعرف الظاهر من قيمة حبس من ناحية ورخاوة في ناحية أخرى، فترى مثلا بالنسبة للميم أنّ حبسا يتم على مستوى الشفتين ورخاوة على مستوى الخياشيم وتلك هي حالة النون أيضا بين الحبس النطعي والرخاوة الخيشومية. وكذلك هو الحال بالنسبة للراء لارتعاد طرف اللسان، واللام لاعتراض طرف اللسان وانفتاح حافتيه. وتسمى هذه الأصوات الأصوات البينية"1.

#### 2-الصفات الثنائية:

"أ-الجهر والهمس: أنّ الأصوات المجهورة تمتز فيه الوتران الصوتيان بقوة فيضاف هذا الاهتزاز العضوي للتجاويف العليا، أما الأصوات المهموسة فلا يقع فيها مثل هذا الاهتزاز.

-الأصوات المجهورة هي في العربية: ء، ع، غ، ج،ي،ز،ض،ظ،ن،د،ذ،م،ب،و،ر،ل،ط،ق.

-والأصوات المهموسة هي في العربية: ه، ح، خ، ث،ك،ش،ص،س،ت،ف"2.

~ 21 ~

<sup>-1</sup> خولة طالب الإبراهيمي، مبادئ في اللسانيات، ص-1

<sup>.58</sup>: نفسه، ص

#### ب-الشدة والرخاوة:

-الشديدة: (أ، ج، د، ق، ط، ب، ك، ت،).

-الرخاوة: (ه، ج، غ، خ، ش، ض، ص، ز، س، ظ، ث، ذ، ف).

#### ت-الاستعلاء والانخفاض:

-الاستعلاء: (خ، ص، ض، غ، ط، ق، ظ).

-الانخفاض: أو ما يسمى بالأصوات المستفلة وهي باقي الحروف.

#### ث-الذلاقة والإصمات:

-الذلقة: أي ذلقة اللسان (ل،م،ن،ب،ر،ف)

-الإصمات: معناه المنع من صمت إذا منع النفس من الكلام، وهي باقي الحروف.

#### ج-الإطباق والانفتاح:

-الإطباق: (ص،ض،ط،ظ).

-الانفتاح:ينفتح ما بين اللسان والحنك الأعلى بحيث يسمح بجريان الهواء دون عائق عند نطقها

وهي باقي الحروف. أ

#### ح-التفخيم والترقيق:

" -التفخيم: هذه صفة تختص بما بعض الأصوات العربية وتميزها عن الأصوات الأخرى وهي: (ق،ظ،ط،ض،ص،خ،غ). والتفخيم ظاهرة صوتية تحدث كلما استعلى اللسان نحو مؤخر الفم فيتشكل تجويف الحلق والفم تشكيلة خاصة تقوي الاهتزازات المنخفضة فيصير جرس الصوت غليظا وثقيلا أي مفخما. وقد تسمى هذه الأصوات أيضا المستعلية والمطبقة لأنّ اللسان يستعلي فيها يكاد ينطبق على الحنك الأعلى"2. ويقصد بالمطبقة" (الصاد والضاد والطاء والضاء)"3.

"-الترقيق: صفة مقابلة للتفخيم، لغة: نقيض الغلظ"<sup>4</sup>. والأصوات العربية قبل التشكيل" تتميز بالترقيق ماعدا الحروف السبعة المستعلية، ويجب ترقيق أصوات الاستفالة مطلقا سواء كانت متحركة بالفتح أو الضم أو الكسر أم ساكنة"<sup>5</sup>، ماعدا:" الراء واللام والألف في مواضع معينة"<sup>6</sup>.

#### 3-الصفات الأحادية:

"أ-اللين: هو صفة صوتين هما (الواو والياء)، لأنَّهما أوسع الصوامت مخرجا وأقربها إلى المصوتات

<sup>1-</sup>ينظر: عبد القادر عبد الجليل، الأصوات اللغوية، دار الجليل، عمان-الأردن، ط1، 1998م، 273.

<sup>2 -</sup> خولة طالب الإبراهيمي، مبادئ في اللسانيات، ص:59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- ينظر: سيبوية، الكتاب، ص:436.

<sup>4 -</sup> ابن مظور، لسان العرب، مادة: رقق.

<sup>5 -</sup> خليل الحصري، أحكام قراءة القرآن، ت: محمد طلحة، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ط3، 1997م، ص:152.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> –نفسه: ص:110

أي الحركات. في مخرجها ليونة أي لا حبس ولا ضغط وهذا هو حال المصوت لذلك سمّاها اليونان بأشباه المصوتات أو أشباه الصوامت وتسمّى في العربية بحروف العلة مع الألف لكثرة تقلبها وتغير أحوالها في النطق والتأدية"1.

"ب-الغنة: هي صدى ورنين يحدث في الخياشيم بإزالة الاعتراض العضوي وانفتاح الفتحة

الخلفية لتجويف الفم بانخفاض اللهاة فيضاف الصدى الخيشومي للاهتزاز العضوي الأصلي داخل تجويف الفم والشفتين عند النطق بالميم والنون"2.

"ت-التكرار: عند النطق بالراء يرتعد طرف اللسان ويهتز فيلتصق مرة بالنطع ثم يتراجع كأنّ النطق بالصوت يتكرر"3.

"ش-الانحراف: عند النطق باللام يخرج الهواء من حافتي اللسان منحرفا في حين أنّ طرفه ملتصق بالنطع"<sup>4</sup>. ويعرفه سيبويه على أنه: "حرف شديد يجري فيه الصوت لانحراف اللسان مع

<sup>58</sup>: حولة طالب الإبراهيمي، مبادئ في اللسانيات ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نفسه، ص:59.

<sup>3-</sup> نفسه، ص:59.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- نفسه، ص:59.

الصوت، ولم يعترض على الصوت كاعتراض الحروف الشديدة وهو اللام"، ومن الصفات كذلك: الصفير: (ز،س،ص). التفشي: (ش). الاستطالة: (ض). القلقلة: (ق،ط،ب،ج،د). الإشراب: (ز،ظ،ذ،ض)، المهتوت: (ه)².

وهناك عدة تصنيفات لمخارج الحروف والصفات وضعها الباحثون في مجال الصوتيات، وضعها الباحثون في مجال الصوتيات، ونرى في عصرنا الحالي أنّ تقسيم هذه المخارج والصفات قد ازداد دقة وذلك راجع إلى استعمال الآلات المتطورة في هذا المجال، وهذا كله يزيد من متانة الدرس الصوتي.

#### 3-1) المقطع الصوتي ( syllabe):

اللغة نظام من المقاطع تتآلف فيما بينها لتشكل نسيجا متماسكا، ولتحليل أي لغة لا بد من فهم هذه المقاطع و "يمكن أخذه منطلقا لدراسة المقطع وأنماطه وكيفية تركيبه في كلّ اللغات ذلك أنّ هذه اللغات تختلف فيما بينها اختلافا واضحا في هذا الشّأن على الرغم من وجود شيء من التشابه في بعض الأمثلة الجزئية، الأمر الذي لا يسوغ الحكم بالتماثل أو التوافق الكامل في النظام المقطعي لهذه اللغات"3. أي دراسة وتحليل مقاطع كل لغة منفرة، وعدم التشبيه أو التعميم في الدراسات، فكل لغة لها مميزاتها الخاصة بها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -الكتاب، سيبويه، ص:435.

<sup>2 -</sup> ينظر: عبد القادر عبد الجليل، الأصوات اللغوية، ص:280.

<sup>-1</sup> كمال بشر، علم الأصوات، ص-1

كما لا يعتري شك في "أنّ الجهاز الصوتي قائم لإنتاج العديد من الوحدات الصوتية التي تنضم بعضها إلى بعض لتؤلف الكلمات ثم الجمل، وهذا التأليف في الكلام العربي مبني على الفتح والغلق الكلي والجزئي، الذي يجري داخل الجهاز النطقي في تتابع مستمر في أثناء السلسلة الكلامية، وهو بالأساس قائم على أساس النطق المقسم للكلمة والكلام إلى إيقاعات صوتية بمعل للكلام أجزاء يُعرف كل منها بالمقطع"1

ويمكن وصف" المقطع من حيث بناؤه المثالي أو النموذجي أكبر من الصوت(sound) وإن كانت هناك كلمات تتكوّن من مقطع واحد مثل: (من) بفتح الميم أو كسرها بلا فرق (man, min). والكلمة التي تتكون من مقطع واحد تسمّى أحادية المقطع(monosyllabic)، في حين التي تتشكّل من اكثر من مقطع يطلق عليها متعددة المقاطع(polysyllabic word) ينبه كمال بشر من خلال كلامه إلى أن المقاطع بمكن أن تكون أحادية المقطع أو متعددة المقاطع.

يتجلى مصطلح (المقطع) في الدراسات العربية القديمة، بمعانٍ مختلفة، نشير إلى اثنين منها، يتضح المعنى الأوّل من كلام ابن جنّي المذكور سابقا عند حديثه عن مخارج الحروف (الأصوات) وكيفيات مرور الهواء عند النطق بما بقوله: "اعلم أنّ الصوت عرض يخرج من النّفس مستطيلا متصلا، حتّى يعرض له في الحلق والفم والشفتين مقاطع تثنية وامتداده واستطالته، فيسمّى المقطع

<sup>-199</sup>. مكتبة وهبة، القاهرة، ط3، مكتبة وهبة، القاهرة، ط3، ص4، المعاد عبد الغفار حامد هلال، أصوات اللغة العربية، مكتبة وهبة، القاهرة، ط4

 $<sup>^{2}</sup>$  كمال بشر، علم الأصوات، ص:503 بشر، علم الأصوات، ص

أينما عرض له حرفا. وتختلف أجراس الحروف بحسب اختلاف مقاطعها" أي أن الصوت يخرج على شكل مقاطع، والمتحكم في طول وقصر هذه المقاطع جهاز النطق والمتمثل حسب قول ابن جني في ( الحلق والفم والشفتين)؛ ومن ثمّ تختلف مخارج الحروف وصفاتها على حسب مقاطعها على ما قرر هو نفسه.

ويذكر الفرابي في (الموسيقى الكبير) "وكل حرف غير مصوّت (أي صامت) أتبع بمصوّت قصير (حركة قصيرة) قرن به، فإنّه يسمّى (المقطع القصير) والعرب يسمّونه الحرف المتحرّك، من قبل أخّم يسمّون المصوّتات القصيرة حركات. وكل حرف لم يتبع بمصوّت طويل فإنّا نسمّيه المقطع الطويل "2. يفصل الفرابي في قضية المقاطع فيذكر المقطع القصير الذي هو صامت وصائت والمقطع الطويل الذي هو صامت وصائت طويل.

ونجد نوعا ثالثا للمقطع ألا وهو" (مقطع طويل مغلق) الذي يتكوّن من (صامت+حركة قصيرة+صامت)، ولكنّه لا يصحّ في المقاطع الأخرى، ومثال ذلك كلمة (دَعْهَا): المقطع الأوّل/دَعْ/ يتّفق مع ما جاء به التعريف السبق، بسبب وجود غلق عند نطق الدّال، وتضيّق عند نطق العين، ولكن هذا لا يصح في المقطع الثاني /ها/؛ لأنّ التضيق يحدث عند نطق الهاء، ولا

<sup>.19:</sup> ابن جنى، سر صناعة الإعراب، ص.19:

<sup>1 -</sup> كمال بشر، علم الأصوات، منقول عن الفرابي، ص:506.

يحدث عند نطق الألف، وكذلك في كلمة (كَتَبَ) مقطعها الأوّل /كَ/ يحدث فيه غلق عند نطق الكاف، ولكن لا يوجد نطق الفتحة"1.

من خلال ما سبق نستنتج أن المقطع الصوتي في العربية أنواع:

- أ- مقطع قصير مفتوح =صامت +حركة قصيرة (ص ح).
- ب- مقطع طویل مغلق= صامت +حرکة قصیرة +صامت (ص ح ص).
  - **ت** مقطع طویل مفتوح = صامت +حرکة طویلة (ص ح ح)
- $\dot{\mathbf{c}}$  مقطع طویل مغلق بحرکة طویلة = صامت + حرکة طویلة + صامت (ص ح ح ص)  $^{-2}$ .

وعليه فالمقاطع في الكلمة العربية تتوزع وفق الآتي:"

1-أحادية المقطع ....عن.

2-ثنائية المقطع .....أكتب.

3-ثلاثية المقطع.....كاتب.

4-رباعية المقطع....مدرسة.

<sup>1-</sup>ينظر: صلاح الدين سعيد حسين، التغيرات الصوتية في التركيب اللغوي، بحث معد لنيل درجة دكتوراه، 2009م، ص:116.

 $<sup>^{2}</sup>$  - هارون مجيد، الجمال الصوتي للإيقاع الشعري "تائية الشنفرى أنموذجا "، ألفا للوثائق، قسنطينة، ط1، 2014م، ص: 105-106.

5-خماسية المقطع....احتفالات.

6-سداسية المقطع.....استقبالاتهم.

7-سباعية المقطع ..... استقبالاتهن"1.

إنّ أهمية المقطع يعود عموما إلى أسباب منها " معرفة المقطع تؤدي إلى الوقف على طريقة الأداء السليم للكلمة، وذلك عند تعلم لغة أجنبية يتوقف على نطق كلماتما نطقا بطيئا مجزأ إلى مقاطع ثم يتدرج إلى السرعة العادية، حتى يتقن المتعلم تعلم اللغة بنطقها الصحيح"2.

### 4-1) النّبر (Stress):

النبر مصطلح صوتي يعني الضغط على صوت أو مقطع معين في نطق الكلمة، فيتميز هذا الصوت بالعلو والارتفاع، ويكون أوضح في السمع من سائر الأصوات المجاورة له. فالنبر " وضوح نسبي لصوت أو مقطع إذا قورن ببقية الأصوات أو المقاطع في الكلام " 3. أي بارز عن بقية الأصوات.

يرى كمال بشر " أن المقاطع تتفاوت فيما بينها في النطق قوة وضعفا، فالصوت أو المقطع المنبور ينطق ببذل طاقة أكثر نسبيا، ويتطلب من أعضاء النطق مجهودا أشد، ومثال ذلك

<sup>1 -</sup> هارون مجيد، الجمال الصوتي للإيقاع الشعري "تائية الشنفري أنموذجا "، ص: 106.

 $<sup>^{2}</sup>$  -ينظر: أحمد مختار عمر، دراسة الصوت اللغوي، عالم الكتب، القاهرة، ط $^{3}$ 0 ط $^{3}$ 1 من ص $^{2}$ 2

 $<sup>^{-3}</sup>$  عام حسان، مناهج البحث في اللغة، القاهرة، ط $^{-3}$  من ص $^{-3}$ 

كلمة  $(\dot{\phi}_{\tilde{\ell}}\tilde{\ell})$ التي ينطق مقطعها الأول بارتكاز أكبر من المقطعين الثاني والثالث  $^{11}$ ، معنى ذلك بذل جهد من جهاز النطق قصد إبراز الصوت المراد.

ويؤكد رمضان عبد التواب "أن القدماء لم يتناولوا النبر؛ لأنه لا يقوم بوظيفة تمييزية في اللغة العربية، واعتبر أنَّ الاختلاف في تحديد مواضعه راجع إلى عدم وجود مرجعية قديمة؛ وتبنى في ذلك ما ذكره داود عبده في كتابه(أصوات العربية)؛ واعتبره أفضل صياغة لقواعد النبر في أغلب كلمات العربية"، والنبر عند (ماريوباي) "إعطاء مزيد من الضغط أو العلو لمقطع من بين مقاطع متتالية"، وهو عند (جان كانتينو) "إشباع أحد المقاطع بتقوية ارتفاعه الموسيقى، أو شدته أو مداه، أو عدة عناصر في آن واحد" ، و عند (بروكلمان) "النبر في اللغة الفصيحة القديمة يسير من مؤخرة الكلمة نحو مقدمتها حتى يقابل مقطعا طويلا، فيقف عنده، فإذا لم يكن في الكلمة مقطع طويل، فإن النبر يقع على المقطع الأول منها "5. جميع هذه التعريفات تتقارب في فهمها للنبر على أنه ضغط على صوت أو مقطع لغرض دلالى.

<sup>1-</sup> ينظر: كمال بشر، علم الأصوات، ص:513.

 $<sup>^{2}</sup>$ رمضان عبد التواب، فقه اللغة العربية، القاهرة، ط $^{1}$ ، ط $^{1}$ ،  $^{1973}$ م، ص $^{165}$ – $^{167}$ .

<sup>33.93</sup> ماريوباي، أسس علم اللغة، تر:د.أحمد مختار، عالم الكتب، القاهرة، ط8، 1998م، ص-3

<sup>4-</sup> جان كانتينو ، دروس في علم أصوات العربية، تر:صالح القرمادي، الجامعية التونسية، 1966م، ص:194.

<sup>-5</sup> كارل بروكلمن، فقه اللغات السامية، تر:د. رمضان عبد التواب، مطبوعات جامعة الرياض، ص-5

والنبر عند إبراهيم أنيس "نشاط في جميع أعضاء النطق في وقت واحد، وعند نطق المقطع المنبور نلحظ أنَّ جميع أعضاء النطق تنشط غاية النشاط" أ، أما عصام نور الدين فرأى أنَّ النبر يعني إعطاء مقطع من بين مقاطع متتابعة مزيدا من الضغط أو العلو... كما ذكر "درجات للنبر في اللغة العربية:

1-النبر القوي: نحو (دَرَسَ)، ومن ذلك دَارس، حيث يتمتع المقطع /دَا/بارتكاز أكبر.

2\_النَّبر الوسيط: يظهر في المقطع/مُسْ/من كلمة (مستحيل)"2.

وهذا التعريف يبيّن لنا أنَّ النبر هو: تميّز مقطع من مقاطع الكلمة أو الوحدة اللغوية بالقياس إلى المقاطع الأخرى.

وظائف النبر: للنبر عدة وظائف نفصّلها كالآتى:

1-يرتكز النبر على قيمة صوتية وقيمة وظيفية، فقيمته الصوتية تتمثل في الأثر الناتج عند السمع، وبه تختلف كلمة عن أخرى، ومن جهة الوظيفية فإنّ "التتابع المقطعي في الكلمات ذات السمع، وبه تختلف كلمة عن أخرى، ومواقعه، بسبب ما يلحقها من تصريفات مختلفة. فالنبر

 $^{2}$  ينظر: عصام نور الدين، علم وظائف الأصوات اللغوية الفنولوجيا، دار الفكر اللبناني، بيروت، ط1، 1992م، ص:110-111.

<sup>1-</sup> إبراهيم أنيس، الأصوات اللغوية، ص:170.

في كَتَبِ (ka/ta/ba) على المقطع الأول، ولكنّه يقع على الثاني في كَتبِتُ (ka/tab/tu)، وعلى الثالث في كتبته (ka/tab/tu/hu) "1".

2-وإذا ارتقينا إلى مستوى الجملة "فإنّ للنّبر وظائف بالغة الأهمية. إنّه عند تنوع النّبر ودرجاته يفيد التأكيد أو المفارقة، حيث ينتقل النّبر القوي من كلمة إلى أخرى، قصدا إلى بيان هذا التأكيد أو الكشف عن هذه المفارقة"<sup>2</sup>؛ أي أنه يحتوي على وظيفتين تأكيدية وأخرى تمييزية.

3-أما على مستوى الكلام فوظيفته " ترشد إلى تعرف بدايات الكلمات ونهاياتها. فمن المعلوم أن الكلمة في سلسلة الكلام المتصل قد تفقد شيئا من استقلالها، فقد تتداخل مع غيرها، أو تفقد جزءا من مكوناتها أو تدغم أطرافها في بدايات كلمة لاحقة، الخ. وهنا يبرز النبر عاملا من عوامل تعرف الكلمة، وتعرف بداياتها ونهاياتها، وبخاصة في اللغات ذات النبر الثابت الجاري على قوانين منضبطة مطردة، كما هو الحال في اللغة العربية. فهي قوانين تمكن العارف من التنبؤ بمواقع النبر ودرجاته "3. نفهم من هذا أن النبر على مستوى الكلام ينبه على مواطن الوقف عند تمام المعنى المراد.

واعتماد النّبر في تحديد الكلمات في الكلام لا يمكن تطبيقه على جميع اللغات كاللغة الكلام لا يمكن تطبيقه على جميع اللغات كاللغة الإنجليزية مثلا "إذ ليس بما نظام ثابت، فمثلا كلمة (record) فهي (اسم) إذا كان النّبر على

<sup>-1</sup> كمال بشر، علم الأصوات، ص-1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- نفسه، ص:515.

<sup>-3</sup>نفسه، ص:515.

المقطع الأول، ولكنّها (فعل) إذا وقع النّبر على المقطع الثاني والأخير"1. والملاحظ هنا تحول النّبر من مكان إلى آخر في الكلمة الواحدة، على هذا القول يمكن أن ندرك أنّ النّبر الثابت يرتكز على قوانين تجعل من الممكن التنبّؤ به وتعرف مواقعه بوضوح تام.

## (Intonation) التنغيم (5-1

تحدث الباحثون عن ظاهرة التنغيم وماذا يقصد بها، فقد ذكر خليل إبراهيم العطية أنها

"تغييرات تنتاب صوت المتكلم من صعود إلى هبوط، ومن هبوط إلى صعود، لبيان مشاعر الفرح والغضب، والنفي والإثبات والتهكم والاستهزاء والاستغراب"2، وتسمى" النغمة (صاعدة) (risingtone) إذا تمّ صعودها من أسفل إلى أعلى على المقطع الذي وقع عليه النّبر، والنغمة الهابطة (fallingtone) إذا تمّ نزولها من أعلى إلى أسفل على آخر مقطع وقع عليه النّبر"3.

وفي تعريف آخر "هو موسيقى الكلام، فالكلام عند إلقائه تكسوه ألوان موسيقية لا تختلف عن الموسيقى إلّا في درجة التواؤم والتوافق بين النغمات الدّاخلية التي تصنع كلاما متناغم الوحدات. وتظهر موسيقى الكلام في سورة ارتفاعات وانخفاضات أو تنويعات صوتية، أو ما

 $<sup>^{1}</sup>$  - كمال بشر، علم الأصوات، ص:516.

<sup>222.63</sup>: في البحث الصوتي عند العرب، منشورات دار الجاحظ للنشر، 1983م، ص $^{-2}$  حليل إبراهيم العطية، في البحث الصوتي عند العرب، منشورات دار الجاحظ للنشر،  $^{-3}$ 

نسميها نغمات الكلام، إذ الكلام -مهما كان نوعه-لا يلقى على مستوى واحد بحال من الأحوال"1؛ أي أن التنغيم مرتبط بتأدية الكلام.

ومنهم من يعدّ التنغيم "من الفونيمات فوق التركيبية، أو الإضافية التي تصاحب نطقنا للكلمات والجمل. ويعني المصطلح الارتفاع أو الانخفاض في طبقة أو درجة الصوت، ويرتبط هذا الارتفاع والانخفاض بتذبذب الوترين الصوتيين الذين يحدثان النغمة الموسيقية، أي أنّ التنغيم بهذا المفهوم يدل على العنصر الموسيقي في نظام اللغة"2.

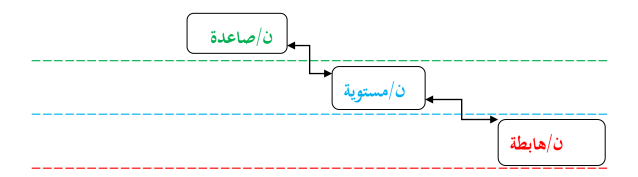
نجد أنّ اللسانيين المحدثين يفرقون بين مصطلح (التنغيم) ومصطلح (النغمة)، "فالنغمة هي درجة ارتفاع الصوت وانخفاضه على مستوى الكلمة كما نرى في مثل هذه الكلمات (نعم، لا،ولد)، ونجد لغات نغمية تستعمل النغمات لوصفها فونيمات تقوم بدور وظيفي لتحديد دلالة الكلمات، كما نرى في بعض اللغات الأوروبية مثل: السويدية، والإفريقية مثل

الصومالية، والآسيوية مثل الصينية، التي تنطق بعض كلماتما بثلاث نغمات: مستوية وصاعدة وهابطة"3. نفهم من هذا أن النغمة مرتبطة بشدة الصوت:

2- صبحى التميمي، دراسات لغوية في التراث القديم، دار مجدلاوي، ط1، 2003م، ص:163.

<sup>-2</sup>مال بشر، علم الأصوات، ص-333.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- نفسه، ص:164.



ونجد عند ابن جني إشارة إلى بعض آثار التنغيم في الكلام للدلالة على المعاني المختلفة. فلقد تفطن إلى دوره في تحديد الدلالة فيقول في كتابه (الخصائص) تحت عنوان: باب في نقض الأوضاع إذا ضامها طارئ عليها: "ومن ذلك لفظ الاستفهام إذا ضامه معنى التعجب استحال خبرا، وذلك لقولك: مررت برجل أي رجل، فأنت الآن مخبر بتناهي الرجل في الفضل ولست مستفهما، وكذلك مررت برجل أيما رجل لأنّ ما زائدة، وإغّا كان ذلك لأنّ أصل الاستفهام الخبر، والتعجب ضرب من الخبر، فكأنّ التعجب لما طرأ على الاستفهام إغّا أعاده إلى أصله من الخبرية"1. نتبين من خلال هذا التعريف دور التنغيم في التأثير على الأسلوب (تعجب، استفهام، إخبار).

وإذا كان ابن جني لم يصرح عن مصطلح التنغيم في كلامه؛ إلا أنه يتضمن مفهومه. فالاستفهام والتعجب لا يأتي إلا بالتنغيم الذي نجده في قول أحدهم إذا تعجب، (كيف يبخل الإنسان!) إنّ المتكلم من خلال كلامه هذا لا يريد الاستفهام بل هو متعجب من بخل الإنسان

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن جني، الخصائص، تح: محمد على النجار، دار الهدى للطباعة والنشر، بيروت-لبنان، ط $^{-3}$ ، ص $^{-269}$ .

والرزق من عند الله، وهذا يوافق قول ابن جني" مررت برجل أي رجل"<sup>1</sup>؛ إذا فالتنغيم حتى وإن كان متعلقا بطريقة تأدية الكلام إلا أنه يحمل في طياته ملامح تمييزية على الدلالة، فتجعل هذا يستفهم وذاك يتعجب وآخر يخبر وغيرها من الأساليب. وهذا ما نجده في أنماط التنغيم التعبيرية. "-نغمة التعبير-نغمة التعبير المعترضة-تنغيم النداء-تنغيم البدل-تنغيم التعبيرات التعدادية-تنغيم الاستفهام-تنغيم الطلب"<sup>2</sup>؛ أي أنّ التنغيم يخضع للمواقف التي يكون فيها المتكلم.

### 6-1) الوقف:

يعد الوقف عند النحاة والقرآء مؤشرا مهما في مسار الوظيفية المعنوية للجملة المفيدة ضمن السياق القرآني، وبه تتحدد وظيفة الكلمة الموقوف عليها. ويرتبط إعراب اللفظ بموقع الوقف في الجملة ودوره في السياق، وذلك الذي يحدد وظيفته الإعرابية وعلاقته بما بعده وما قبله، بما ينسجم مع التقعيد النحوي الذي حدده النحاة، والتي تتبلور فيها دلالة اللفظ ومؤداه الإعرابي، من هناكان الوقف في حاجة ماسة إلى النحو.

فقد جاء في لسان العرب لابن منظور: "الوقف مصدر قولك وَقَفْتُ الدابَة ووقَفْت الكلمة وقْفًا، وهذا مُجَاوِزْ، فإذا كان لازما قلت: وقَفت وُقوفا، وإذا وقَقت الرجل على كلمة قلت: وقَفته توقيفا. ووقف الأرض على المساكين، وفي الصحاح للمساكين، وقفاً: حبسها،

<sup>. 165.</sup> صبيح التميمي، دراسات لغوية في التراث القديم، نقلا عن ابن جي، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> رضوان القضماني، الأنماط التنغيمية في اللسان العربي في علوم اللغة، ص-2

ووقفْتُ الدابة والأرض وكل شيء، فأما أوقف في جميع ما تقدم من الدواب والأرضية وغيرها فهي لغة رديئة"1.

وأما الوقف عند أهل الأداء الصوتي والقراءات، فهو العلم الذي يوجه قارئ القرآن إلى الانتباه عن الوقف؛ حرصا على تمام المعنى وسلامة اللغة، ليعين بذلك على تحقيق الغرض الذي من أجله يقرأ القرآن، وهو (الفهم والإدراك)<sup>2</sup>. وقد ذكر علماء القراءات أقساما للوقف منها تام، جائز، وقبيح، وآخرون جعلوه أربعة أقسام، وهو التقسيم الأشهر عند القراء وأقسامه هي: تام، وكاف، وحسن، وقبيح<sup>3</sup>.

#### 2-الآليات الخارجية:

ينفرد النص القرآني بخصائص فنية أكسبته صفة التفرد في مكوّنه النسيجي، فهو خطاب ذو ميزة جمالية فريدة أشبه باللحن الموسيقي القادر على الإيجاء والتأثير الفني، وكما أنه راعى بالشكل الداخلي للكلمات ومعانيها، نراه أيضا قد اهتم بالجانب الخارجي ليكتمل بذلك الخطاب القرآني.

 $^{2}$  – ينظر: لأبي بكر الأنباري، إيضاح الوقف والابتداء، تح: محي الدين عبد الرحمن رمضان، دمشق، 1981 م، ص 21 – 22.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، مادة وقف، مج  $^{-1}$ ، ص  $^{-2}$ 

<sup>3 -</sup> ينظر: أبو عمر الداني، المكتفي في الوقت والابتداء، تح: جايد زيدان مختلف، مط: وزارة الأوقاف والشؤون الدينية، بغداد، 1983م، ص 107.

## 1-2) الإيقاع الخارجي:

يهتم الإيقاع الخارجي بالجانب الشكلي للقصيد؛ أي أنه يهتم بالوزن والقافية، وهو أقدم ما لوحظ في الدراسات التحليلية للنصوص الشعرية، حيث قرر أبو عثمان الجاحظ (ت255هـ) حكاية عن مشيب ابن شيبة أنّ "حظ جودة القافية وإن كانت كلمة واحدة، أرفع من حظ سائر البيت"1؛ أي أن ما يتميز به النص الشعري عن غيره من الأجناس الأدبية هو جودة الوزن والقافية، حتى أنّ القصيدة تسمى به فنقول: سينية البحتري ونونية ابن القيم وغيرها.

ويقصد بالإيقاع الخارجي "التفعيلة والبحر والوزن في القصيدة الشعرية، أي ما يحس به في ظاهر الجملة"<sup>2</sup>، وهو كذلك "ارتباط الألفاظ وتآلفها وتناسقها"<sup>3</sup>، وثمة قضية أخرى ترتبط بالإيقاع، "فإذا كنا قد عرضنا للوزن الشعري العروضي وأكَّدنا أنه يقوم على الحركات المنتظمة للوحدات الصوتية فإنَّ ذاك لعرض إيقاعا خارجيا يمثل الوعاء النغمي أو الأطر الموسيقية التي كانت قوالب صبّ فيها الشعراء نغماتهم"<sup>4</sup>. وهناك فرق بين (الوزن والإيقاع)، فرأي أنّ:

الأوّل من ميزات الشعر.

والثاني من ميزات الشعر والنثر معا، وكذلك ميّزوا بين ثلاثة أنواع من الإيقاعات النثرية.

<sup>1 -</sup> عبد المالك مرتاض، تحليل مركب لقصيدة محمد العيد، ص: 266.

<sup>2 -</sup> ينظر: أحمد عزّوز، علم الأصوات اللغوية، المطبعة الجهوية، وهران، ص:67.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - عبد المالك مرتاض، تحليل مركب لقصيدة محمد العيد، ص:266.

<sup>4 -</sup>ينظر: محمد عبد الحميد، في إيقاع شعرنا العربي وبيئته، ص:72-73.

"-إيقاع النثر العادي أو العام الذي يفلت من عنصري الانتظام والتوقيت.

- وإيقاع النثر الفني الذي يعتمد بالصنعة عليهما.

-وإيقاع القرآن الذي يباينهما لينشئ تدرجات صوتية مختلفة وكيفيات نغمية تتراوح بين الانتظام والتناسب، بين التوازن والتقابل تبعا للفكرة أو الموضوع للموقف أو للمعنى الذي يريد أن يعبر عنه"1.

وخلاصة القول إنّ الإيقاع الخارجي مرتبط بما يحسه المتلقي من تكرار للكلمات وفق فترات زمنية متساوية أو متناوبة، بغض النظر إن كان النص شعرا أو نثرا.

### 2-2) الفواصل القرآنية:

للفاصلة في القرآن دور هام يفوق دور القافية في الشعر، بل لعلّه أهم دور في قواعد التشكل الإيقاعي لهذا الكتاب المعجز، فالفاصلة لم تأت لغرض موسيقي كما قد يُتوهم، بل راعت جانب المعنى المحقق داخل الآية في القرآن الكريم لذلك جاء بناؤها بناء مختارا بدقة، وقد وقف عندها دارسو الإعجاز وأطالوا وقفتهم، فتحدثوا مرة عن مدى اختلافها عن سجع الكهان، حتى لا ينسبوها إليه، وتحدثوا مرة أخرى عن مدى تباينها عن قافية الشعراء حتى لا يلحقوها بما، وهذا ما سنراه في التعاريف التالية:

\_

<sup>1-</sup>ينظر: التراث العربي، مجلة فصلية تصدر عن اتحاد كتاب العرب، دمشق، العدد 25، 1986م، ص:64.

يعرِّفها الزجاج (ت310هـ) قائلا: "وأواخر الآيات في كتاب الله فواصل، بمنزلة قوافي الشعر – جلّ كتاب الله تعالى – واحدتما فاصلة "أ. وقال الرّماني (ت388): "الفواصل حروف متشاكلة في المقاطع توجب حسن إفهام المعاني، والفواصل بلاغة، والأسجاع عيب، وذلك أن الفواصل تابعة للمعاني، وأمّّا الأسجاع فالمعاني تابعة لها، وهو قلب ما توجبه الحكمة في الدلالة، إذ كان الغرض الذي هو حكمة إغّّا هو الإبانة عن المعاني التي الحاجة إليها ماسة، فإذا كانت المشاكلة موصلة إليه فهو بلاغة، وإذا كانت المشاكلة على خلاف ذلك فهو عيب ولُكْنة؛ لأنّه تكلّف من غير الوجه الذي توجبه الحكمة "أله المفهوم من قول الرماني أنّ الفواصل تتبع المعاني ولا تكون مقصودة في نفسها.

ومن مزيد المعاني كذلك تعريف الباقلاني (ت403هـ) متابعا لمعاصره أبي الحسن الرماني في تعريف الفاصلة: "وأمّا الفواصل فهي حروف متشاكلة في المقاطع، يقع بما إفهام المعاني وفيها بلاغة، والأسجاع عيب؛ لأنّ السجع يتبعه المعنى، والفواصل تابعة للمعاني "3.

وعرّفها الدّاني (ت444هـ) على أخّا "كلمة آخر الجملة"<sup>4</sup>، أمَّا الرّاغب الرّاغب الرّصفهاني (ت502هـ). فقال: "والفواصل أواخر الآي"<sup>5</sup>، وقال الزركشي (ت794): "هي كلمة

<sup>1 -</sup> المثنى عبد الفتاح محمود، الفاصلة القرآنية والسجع، المجلد37، ع1، ص:137.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الرّمّاني أبي الحسن، النكت في إعجاز القرآن، ضمن ثلاث رسائل، تح:محمد سلام و محمد خلف الله، دار المعارف، ص:97.

<sup>.270:</sup> والباقلاني، إعجاز القرآن، تح:السيد محمد صقر، دار المعارف، ط1، ص $^3$ 

<sup>4 -</sup> أبو عمرو بن سعيد الداني، التيسير في مذاهب القراء السبع، دار الكتب العلمية، بيروت، 1985م، ص:32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الراغب الأصفهاني، معجم مفردات ألفاظ القرآن، دار الفكر، ص:395.

آخر الآية، كقافية الشعر وقرينة السجع"1.

واستقر مفهومها عند الفيروز أبادي (ت817هـ) على أنما: "وأواخر آيات التنزيل فواصل بمنزلة قوافي الشعر، الواحدة فاصلة"<sup>2</sup>. بعد سرد هذه التعاريف نحلص إلى أن الفاصلة هي أواخر الكلمات في الآيات قد تتكرر بانتظام وقد لا تتكرر محدثة إيقاعا تستأنس إليه النفس البشريه. وتقع الفاصلة عند الاستراحة بالخطاب لتحسين الكلام بما، و هي الطريقة التي يباين القرآن بما سائر الكلام، و تسمى فواصل، لأنه ينفصل عندها الكلامان، و ذلك أن آخر الآية فصل بينها و بين ما بعدها، و قد تكون هذه التسمية اقتباسا من قوله تعالى: ﴿الرَّ حَكِيمٍ خَبِيمٍ ﴿ اسورة هود، الآية: 1]. و "لا يجوز أحْكِمَتْ ءَايَنتُهُ رُثُمَّ فُصِلتَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيمٍ ﴿ اسورة هود، الآية: 1]. و "لا يجوز تسميتها قوافي إجماعاً، لأنّ الله لما سلب عن القرآن اسم الشعر وجب سلب القافية عنه أيضا، لأنّا منه وخاصة في الاصطلاح" و وللحظ في دراستنا لهذه المعاني أنّ للفاصلة ثلاثة جوانب موسيقية؛ الأول إيقاعي والثاني تناغمي والثالث تآلفي.

ولها جانبها الإيقاعي باعتبار أنّ "الإيقاع ليس مجرّد ظاهرة تقوم على التكرار المنتظم ويلعب فيه الزمن المتساوي دورا هاما، بل هو أقرب إلى عدم الانتظام، أو أقرب إلى التنوع في انتظام الحركة بشكليها التماثلي والتجاوبي، ومن شأن الفاصلة أن تضبط هذه الحركة، أو تجعل لها

 $<sup>^{-1}</sup>$  الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح:محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، ط $^{2}$  ،  $^{1980}$ م، ج $^{1}$ ، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  الفيروزبادي، القاموس المحيط، بيت الأفكار، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup>محمد حسين الصغير، الصوت اللغوي في القرآن، دار المؤرخ العربي، ط1، ص:143.

قفلة أو نحاية من نوع ما"1. وللفاصلة جانبها التناغمي لأنّ لكل" سورة لحنا هو عبارة عن تتابع أنغام مختلفة الدرجة ومتناسقة في الوقت ذاته، شريطة ألا نفهم من التناغم هنا التنغيم، فهذا التنغيم في الأصوات البشرية هو حالة صعود الصوت وهبوطه في القراءة، ولا علاقة له بتناغم اللحن"2. والجانب الثالث التآلفي "يقترب من الجانب الثاني ويتداخل، ذلك أنّ في كل سورة نغمة أساسية ونغمات ثانوية، والعلاقة بينهما هي ما نطلق عليه اسم التآلف، وهي العلاقة نفسها بين النغمة الواحدة والنغمات التي تليها في اللحن، فكأنّ التآلف والتناغم مصطلحان متداخلان أو مظهران لأمر واحد، إذا وجد متزامنا سمى تآلفا، وإذا وجد متتابعا سمى تناغما"3.

ونخلص من خلال قول الرماني إنّ "وفواصل القرآن كلها بلاغة وحكمة؛ لأنمّا طريق إلى إفهام المعاني التي يحتاج إليها في أحسن صورة يدل بما عليها" 4، إلا أن للفاصلة القرآنية دورا كبيرا في كلام الله عز وجل؛ لأنها الطريق لإيصال المعاني في أجل صورها.

ويزيد الرافعي الكلام توضيحا وتجلية، حين يتحدث عن الفواصل وما لها من أثر في النفس البشرية حيث يقول: "وما هذه الفواصل التي تنتهي بما آيات القرآن إلا صور تامة للأبعاد التي تنتهي بما جمل الموسيقى؛ وهي متفقة مع آياتما في قرار الصوت اتفاقا عجيبا يلائم نوع

<sup>1-</sup>ينظر: التراث العربي، مجلة فصلية تصدر عن كتاب العرب، دمشق، ص:146.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>–نفسه، ص:146.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - التراث العربي، ص:147.

<sup>4-</sup>الخطابي، الرماني، الجرجاني، ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، تح:محمد سلام ومحمد خلف الله، دار المعارف القاهرة، ص:98.

الصوت والوجه الي يساق عليه بما ليس وراءه في العجب مذهب، وتراها أكثر ما تنتهي بالنون والميم، وهما الحرفان الطبيعيان في الموسيقى نفسها، أو بالمد وهو كذلك طبيعي في القرآن. فإن لم تنته بواحدة من هذه كأن انتهت بسكون حرف من الحروف الأخرى، كان ذلك متابعة لصوت الجملة وتقطيع كلماتها، ومناسبة للون المنطق بما هو أشبه وأليق بموضعه، وعلى أنّ ذلك لا يكون أكثر ما أنت واجده إلا في الجمل القصار، ولا يكون إلا بحرف قوي يستتبع القلقلة أو الصفير أو نحوهما مما هو ضروب أخرى من النظم الموسيقي. وهذه هي طريقة الاستهواء الصوتي في اللغة، وأثرها طبيعي في كل نفس فهي تشبه في القرآن الكريم أن تكون صوت إعجازه الذي يخاطب به وأثرها طبيعي في كل نفس فهي تشبه في القرآن الكريم أن تكون صوت إعجازه الذي يخاطب به أن نفس تفهمه، ثم لا يجد من النفوس على أي حال إلا الإقرار والاستجابة "أ.

ولكن يجب ألا نركز على الجانب الإيقاعي الموسيقي للفاصلة القرآنية، ونغفل عن البعد المعنوي السياقي الذي يحتمله النص المعجز، وبالتالي لا انفكاك بين المعنى المراد، وبين إيقاع الفاصلة، فكلاهما مراد في تحقيق الإعجاز القرآني. ولا يمكن الخروج من موضوع الفاصلة دون الإشارة إلى أنواعها، فهي بحسب الباحثين نوعان:

-الموازية: وهو "ما اتفقت كلمتان في تماثل حروف المقاطع، وهذا ما يمكن تسميته سجعاً، فالفواصل في القرآن الكريم هي من النوع العالي في البيان والفصاحة "2.

 $<sup>^{1}</sup>$ مصطفى صادق الرافعى، تاريخ آداب العرب، دار الكتاب العربي، القاهرة، ط $^{2}$ ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{20}</sup>$  - ينظر: زهير غازي زاهد، الفاصلة القرآنية طبيعتها الإيقاعية أنواعها ووظيفتها، مجلة كلية التربية للبنات، ع $^{20}$ 0، ص $^{20}$ 0، ص $^{20}$ 0،

ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَعِيمٍ ﴿ وَالْمُرْسَلَتِ عُرَفًا ﴿ وَالْمُرْسَلَتِ عُرَفًا ﴾ [سورة الله الآية: 1-2]، وقوله أيضا: ﴿ وَٱلْمُرْسَلَتِ عُرَفًا ﴾ وقوله أيشات الآيات و قرائن الفواصل (السجع)، و السورة المرسلات، الآية: 1-2]، تساوت هنا بنيات الآيات و قرائن الفواصل (السجع)، و ذلك أقرب إلى ما ألفه العربي من مساواة أشطر الشعر ما أوهم خيالهم أنّه شعر عند سماعه خصوصا أمّم سمعوا بعضه موزونا كأوزان الشعر.

وقوله: ﴿ وَءَاتَيْنَاهُمَا ٱلْكِتَابَ ٱلْمُسْتَبِينَ ﴿ وَهَدَيْنَاهُمَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ [سورة وقوله: ﴿ وَءَاتَيْنَاهُمَا ٱلْكِتَابُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَهَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والفاصلة القرآنية إذن قد تكون سجعاً كالنوع الأول المذكور، وقد لا تكون سجعا إذا لم تكن حروفها متماثلة، وإتما هي متقاربة متوازنة كالنوع الثاني، وهذان القسمان من الفواصل قد

~ 44 ~

<sup>3:</sup> ينظر: زهير غازي زاهد، الفاصلة القرآنية طبيعتها الإيقاعية أنواعها ووظيفتها، ص3:

يأتيان في النشر من دون تكلف فهي تابعة للمعاني، وهي الفصيحة وحسنة البيان، وقد يكونان متكلفين تتبعهما المعانى فهذه هي الضعيفة وليست حسنة البيان.

### 3-2) التكرار:

التكرار أسلوب بلاغي مألوف، والقرآن الكريم-كما هو معلوم-لم يفاجئ العرب بغريب، ولكنّه أتاهم بجنس ما برعوا فيه، ومع ذلك تحدّاهم في أن يأتوا بمثله، ومن هنا فلا غور أن نجد لهذا الأسلوب في القرآن الكريم مساحة ليست قليلة، ولهذا فهي ظاهرة جديرة بالدراسة والبحث، يقول الجاحظ مبيّنا قيمته: "إنّ النّاس لو استغنوا عن التكرير وكفوا مؤونة البحث والتنقير لقل اعتبارهم ومن قل اعتباره قل علمه"1، وبمثل التكرار عنصرا أساسيا في التشكيل البنائي للغة العربية، بصفتها لغة إيقاعية توظف التكرار الصوتي لتضفي جوا نغميا يزيد الدلالة وضوحا، فهو "ظاهرة فريدة في العربية تفرضها اللغة نفسها، لأنحا في خالص أمرها لغة اشتقاقية تعتمد على تكرار الأصل البنيوي للمواد التشكيلية فيها، وذلك لتنتج لنا صورا اشتقاقية متحدة الأصول متباينة الهيئات"2. ومن مفاهيم التكرار نسرد ما يلي:

عرّفه الزركشي بأنّه: "إعادة اللفظ أو مرادفه"3، وذكر الجرجاني أنّه: "عبارة عن الإتيان

~ 45 ~

<sup>1-</sup> الجاحظ، رسائل الجاحظ، تح:عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1964م، ج3، ص:181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أسامة عبد العزيز جاب الله، جماليات التلوين الصوتي في القرآن الكريم. ص:330.

 $<sup>^{-3}</sup>$  الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ص $^{-3}$ 

بشيء مرة بعد أخرى" أما الفيروزابادي : "أعاده مرة بعد أخرى" و أورد الزبيدي: "أنّ التكرار هو التجديد للفظ الأول" أو يفهم من خلال هذا أن التكرار هو إعادة اللفظ مرة بعد أخرى . ومن الجدير بالذكر أن جماعة من علماء البلاغة قد فرقوا بين التكرار اللفظي والتأكيد، ومما فرّقوا به بينهما قولهم:

"أ-إنّ التأكيد شرطه الاتصال والتكرار ليس من شرطه الاتصال.

ب-وأن التأكيد لا يُزاد عن ثلاثة (ثلاث مرات) والتكرار يُزاد على الثلاثة"4.

وشرح الزبيدي ذلك بمثال من القرآن الكريم: "ومن ثم بَنَو على ذلك أن قوله تعالى: وشرح الزبيدي ذلك بمثال من القرآن الكريم: "ومن ثم بَنَو على ذلك أن قوله تعالى: ﴿
فَبِأَىّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَان ﴿ ﴾، [سورة الرحمن،الآية:13]. تكرار لا تأكيد لأنهّا زادت

على ثلاثة"5. إذا فالتكرار غير محدود أما التأكيد فمحدود بثلاث مرات.

أمّا تعريف التكرار عند علماء الصوتيات، فهو "اهتزاز أُسَلَة اللسان عند النطق بالصوت"6. ولا يمكن أن يتولد الصوت إلا بمذا التكرار، ويعد" التكرار صفة خاصة بحرف

6-ينظر: سيبويه، الكتاب، تح: غبد السلام هارون، عالم الكتب، بيروت- لبنان، د.ت، ج2، ص:406.

<sup>1-</sup> الجرجاني، التعريفات، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1403هـ، ص:65.

<sup>2 -</sup> الفيروزابادي، القاموس المحيط، دار الفكر، بيروت، 1978م، مادة: كرَّ.

<sup>3 -</sup> الزبيدي، تاج العروس، دار مكتبة الحياة، بيروت، ط1،1307هـ، مادة:كرَّ.

<sup>4-</sup> الزبيدي، تاج العروس، مادة: كرَّ.

 $<sup>^{5}</sup>$  - نفسه، مادة: كرَّ.

الرّاء"1؛ لأنّ "التقاء طرف اللسان بحافة الحنك مما يلي الثنايا العليا يتكرر في النطق بما كأمّا يلي الثنايا العليا يتكرر في النطق بما كأمّا يطرق طرف اللسان حافة الحنك طرقا ليّنا يسيرا مرّتين أو ثلاثا لتتكوّن الراء العربية"2؛ إذا فالتكرار صفة لصيقة بحرف الراء.

وظائف التكرار: للتكرار في الكلام العربي وظائف كثيرة، ويشير مصطفي صادق الرافعي الى بعض هذه الوظائف حيث يقول: "وهو التكرار الذي يجيء في بعض آيات القرآن فتختلف في طرق الأداء وأصل المعني واحد في العبارات المختلفة كالذي يكون في بعض قصصه لتوكيد الزجر والوعيد وبسط الموعظة وتثبيت الحجة ونحوها، أو في بعض عباراته لتحقيق النعمة وترديد المنة والتذكير بالمنعم واقتضاء شكره إلى ما يكون من هذا الباب"<sup>3</sup>؛ يوضح الرّافعي الغاية من التكرار في القرآن في أنها تتمثل في الزجر والتأكيد والوعيد وتثبت الحجة، وهذا ما يهدف القرآن إليه وهو ترسيخ المعاني في نفس المسلم قصد الإيمان بها.

وينبّهنا السيوطي إلى جمالية التنويع في استخدام التكرار وعدمه بأنّ: " القرآن جاء بالنوعين المكرر وغير المكرر، وذلك للتلوين في الأسلوب والتنويع في الكلام والتفنن في العبارات

<sup>-1</sup>إبراهيم أنيس، الأصوات اللغوية، ص-66.

 $<sup>^{2}</sup>$ -ينظر: زكرياء بن محمد الشافعي، الدقائق المحكمة في شرح المقدمة الجزرية في علم التجويد، تح:نسيب نشاوي، دمشق، ط1، 1980م، ص:43.

<sup>3-</sup>مصطفى صادق الرّافعي، إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، ص: 255.

وكل ذلك لبيان عجز العرب عن معارضة القرآن "  $^1$ ، طبعا فالقرآن الكريم كلام الله تعالى حباه بدقة المعني وجمال الأسلوب والتنوع في العبارات .

ومن الوظائف أيضا تمكين العظة والعبرة وإيقاظ الهمم." إذ بالتكرار ينتبه غير المنتبه ويذاد إدراكا وتعمقا من أدرك" ميضفي تكرار الصوت بعدا موسيقيا ستلذ به الأذن، ويمكن أن يقوم هذا التكرير على علاقة بين الصوت والمعني بمحاكاة مباشرة أو غير مباشرة، ليعطي في الأخيرة دلالة يستطيع المتلقي أن يجسدها، ولنتأمل ما يدل عليه التكرار المضاعف في مثل قوله تعالى: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالهَا ﴿ [سورة الزلزلة، الآية: 1]. فتكرار حرف الزاي في هذه السورة يوحي بالتذبذب الحاصل من الأرض يوم القيامة، وهذا التصوير الصوتي يجعل الإنسان كأنه يشاهد ذلك الموقف أمامه، هذا هو إعجاز النسيج القرآني.

#### 4-2) الماثلة:

المماثلة عكس المخالفة إذْ هي "تقارب بين أصوات بينها بعض المخالفات، نتيجة للتفاعل الذي يحدث بين أصوات اللغة عندما تتجاور، مما يؤدي إلى أن تغير بعض الأصوات مخارجها وصفاتها، لتتفق مع أصوات أخرى مقاربة لها في الصفات والمخارج"3. "ومن ذلك قولهم: وَدُّ، وإنّما أصله وَتِدٌ، وهي الحجازية الجيدة...ومما بيّنوا فيه قولهم: عِتْدَان، وقال بعضهم:

<sup>.62:</sup> السيوطى جلال الدين عبد الرحمن، الإتقان في علوم القرآن، ج1، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> مصطفى صادق الرافعي، إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، ص: 297.

 $<sup>^{3}</sup>$  -رمضان عبد التواب التطور اللغوي مظاهره وعلله، مكتبة الخانجي، القاهرة،  $^{1966}$ ، ص $^{3}$ 

غُتْدَان، فرارا من هذا، وقالوا: عِدَّان شبّهوه بوَدَ"<sup>1</sup>، فالتاء في (وتد) أبدلت دالا، والإبدال هنا حدث بين صوتين متقاربين في الصفات والمخرج، مع مخالفة هي أنّ صوت الدال المجهور، وصوت التاء المهموس، أي أن المماثلة هي إدغام حرفين متشابحين.

وأسهب سيبويه في باب الإدغام في حروف طرف اللسان والثنايا: "وإذا كانت هذه الحروف المتقاربة في حرف واحد، ولم يكن الحرفان منفصلين ازداد ثقلا واعتلالا، كما كان المثلان إذا لم يكونا منفصلين أثقل؛ لأنّ الحرف لا يفارقه ما يستثقلون، فمن ذلك قولهم في مُثْتَرِد: مُثَّرِدُ لأنهما متقاربان مهموسان...وقالوا في مُفْتَعِل من صَبَرْتُ: مُصْطَبِرٌ، أرادوا التخفيف حين تقاربا، ولم يكن بينهما إلا ما ذكرت لك، يعني قرب الحرف، وصارا في حرف واحد. ولم يجز إدخال الصاد فيها لما ذكرنا من المنفصلين، فأبدلوا مكانها أشبه الحروف بالصاد وهي الطاء، ليستعملوا ألسنتهم في ضرب واحد من الحروف، وليكون عملهم من وجه واحد إذ لم يصلوا إلى الإدغام"2. أي إبدال التاء في (مصتبر) طاء، حيث الصاد تختلف عن التاء في المخرج، وفي أنّ صوت الصاد من أصوات الصفير والإطباق، وفي هذه الحال الطاء أقرب إلى الصاد، فأبدلت التاء طاء، بذلك يتماثل الصوتان في التفخيم. وعند سيبويه يبدل صوت بصوت بعدف التقريب، وذلك ليتماثل الصوتان في المخرج والصفة، ومن ذلك:

<sup>1-</sup>سيبويه، الكتاب، ج4، ص: 482.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – نفسه، ص:467.

1-إبدال التاء دالا: "والزاي تبدل لها مكان التاء دالا، وذلك قولهم: مزدان في مُزْتَان، لأنّه ليس شيء أشبه بالزاي من موضعها من الدال، وهي مجهورة مثلها ، وليست مطبقة. ومن قال مُصَّبِر قال مُثَّان "أ؛ أي: تبدل التاء وتصبح دالا لأنّ الدال أقرب من حيث المخرج إلى التاء ومن حيث الصفة إلى الزاي.

2-إبدال التاء بالسين: "وتقول في مُسْتَمِع: مُسَّمِع فتدغم؛ لأخمّ مهموسان، ولا سبيل إلى أن تدغم السين في التاء... "2؛ أي متشابحان في الصفة.

3-إبدال التاء بالثاء: "وقال ناس كثير: مُثَرَّد في مُثترَد، إذ كان من حيّز واحد، وفي حرف واحد. وقالوا في الثاء الأولى. واحد. وقالوا في اضطجر: اضَّجَرَ، كقولهم مصّبِرُ "3؛ تحولت التاء إلى ثاء وأدغمت في الثاء الأولى.

4-إبدال الظاء طاء: "وذلك قولهم: مُظْطَعِن ومُظطلم، وإن شئت قلت: مُطَّعِن ومُطَّلم "<sup>4</sup>؛ لأخمّما متقاربان في المخرج والصفة.

5-إبدال الذال تاء: "وذلك قولك مُدَّكر، كقولك مُطَّلِم، ومن قال مُظَّعِن قال مُذَّكِر. وقد

<sup>1-</sup> سيبويه، الكتاب، ج4، ص:467-468.

<sup>468</sup>: نفسه، ص $^2$ 

<sup>.468</sup>: نفسه، ، ص $-^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- نفسه، ص:468.

سمعناهم يقولون ذلك. والأخرى في القرآن، في قوله: ﴿ فَهَلَ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ [سورة القمر، الله: 15]. "1

6-إبدال الطاء ضاد: "وذلك قولك: مضْطَجِع، وإن شئت قلت مضَّجِع، وقال بعضهم مطّجع حيث كانت مطبقة، ولم تكن في السمع كالضاد، وقربت منها وصارت في كلمة واحدة "2.

ولم يتناول المحدثون المماثلة بطريقة مغايرة التي تناولها القدماء، وهي عندهم إبدال واحد من صوتين متشابهين بصوت آخر ليس بعيدا في المخرج والصفات عن الحرف الذي تم إبداله وقد ميّز (برجشتراسر) (bergstrasser) بين نوعين من المماثلة، واعتبر أنّ النوع الأول هو نفسه الإدغام عند العرب القدماء "غير أنّ التشابه والإدغام، وإن اشتركا في بعض المعاني، اختلفا في بعضها ؛وذلك أنّ معنى الإدغام :اتحاد الحرفين في حرف واحد مشدد... نحو(آمنا) و(ادّعى)، فالنون المشددة نشأت عن نونين أولاهما لام الفعل، والثانية الضمير، فاتحادهما إدغام وليس بتشابه. وأمّا (ادّعى) فأصل الدال المشددة: دال وتاء، الدال فاء الفعل، والتاء تاء الافتعال، قلبت دالا فهذا إدغام، وهو تشابه أيضا"<sup>3</sup>.

وعد رمضان عبد التواب أنّ التوافق يحدث بين الأصوات الصامتة والحركات، وبعض اصطلاحات علماء الأصوات في أنواع التأثير الناتجة عن قانون المماثلة: "فإن أثّر الصوت الأول

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سيبويه، الكتاب، ج4، ص:469.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفسه، ص:470.

<sup>29:</sup> سرجشتراسر (bergstrasser)، التطور النحوي للغة العربية، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1982م، ص $^{3}$ 

في الثاني، فالتأثر مقبل، وإن حدث العكس فالتأثر مدبر، وإن حدثت مماثلة تامة بين الصوتين فالتأثر كلّي، وإن كانت المماثلة في بعض خصائص الصوت، فالتأثر كلّي، وإن كانت المماثلة في بعض خصائص الصوت، فالتأثر بيث لا يفصل بينهما فاصل من هذه الحالات السابقة، قد يكون الصوتان متصلين تماما، بحيث لا يفصل بينهما فاصل من الأصوات الصامتة أو الحركات "1. ويمكننا اختصار أنواع التأثر بين الصوتين المتماثلين على الشكل الآتي:

"1-التأثر المقبل الكلي في حالة الاتصال: نحو تأثر (تاء الافتعال بالدال أو بالطاء قبلها)؛ فتقلب دالا أو طاء، مثل: ادْتَرَكَ التي تصبح (ادَّرَكَ)، وادهَنَ تصبح (ادَّهَنَ)، وفي هذه الحالة أثرت الدال في التاء. وتفسيرنا للإبدال الحاصل؛ أنّ الدال مجهورة والتاء مهموسة، وهنا مماثلة بالجهر، وكذلك الدال من مخرج التاء، وهي ساكنة، وفي هذه الحالة لا يرتفع اللسان إلاّ مرة واحدة، فيحدث الإدغام، ولو كانت الدال متحركة، والتاء ساكنة لما حدث الإبدال. ومن ذلك: (اطتلع) التي تصبح (اطّلع)، وسبب الإبدال صعوبة الانتقال من التفخيم إلى الترقيق، فأبدلت التاء طاء.

2-التأثر المقبل الكلي في حالة الانفصال: تتأثر حركة الضم في ضمير النصب والجر الغائب المفرد (هُ)، والجمع المؤنث (هُنَّ)، والمثنى (هُما) بما قبلها من كسرة طويلة أو المفرد (هُ)، والجمع المؤنث (هُنَّ)، والجمع المؤنث (هُنَّ)، والجمع المؤنث (هُنَّ)، وفيهِ بدلا من (فيهُ)، وضربتهِ قصيرة، أو ياء فتقلب الضمة كسرة مثل: برِجْلِه بدلا من (برِجْلِهُ)، وفيهِ بدلا من (فيهُ)، وضربتهِ

<sup>-22</sup> مضان عبد التواب، التطور اللغوي مظاهره وعلله، ص-1

بدلا من (ضَرَبتِهُ)، وبصاحِبِهِم بدلا من (بِصَاحِبِهُم)، وبِمِنَّ بدلا من (بِمِنَّ)، وبَمِما بدلا من (بِمُنَّ)، وبَمِما بدلا من (بِمُما)...

3-التأثر المقبل الجزئي في حالة الاتصال: ومن أمثلته تأثر (تاء الافتعال بالصاد أو بالضاد أو بالضا

4-التأثير المقبل الجزئي في حالة الانفصال: ومن ذلك تأثر السين المهموسة بالراء المجهورة قبلها، فتقلب إلى نظيرها المجهور، وهو الزاي في كلمة (مهراس) التي أصبحت (مهراز) في لهجة الأندلس العربية.

5-التأثر المدبر الكلي في حالة الاتصال: في مضارع صيغتي: تفَعّل، وتفاعل، ومن ذلك (يتطهّر، ويتْطَهّر)، و(يتثاقل، ويثّاقل) ...

6-التأثر المدبر الكلي في حالة الانفصال: ومنه كلمة (إمْزَا) التي تقابل كلمة (منذ) في العربية.

7-التأثر المدبر الجزئي في حالة الاتصال: ومن ذلك (يصدق)و (يزدق).

8-التأثر المدبر الجزئي في حالة الانفصال: قلب الصاد زايا قبل الراء، مثل: (زرداب) في (سرداب،) و (السعتر) في (الزعتر)..." 1.

~ 53 ~

<sup>1-</sup>رمضان عبد التواب، التطور اللغوي مظاهره وعلله، ص:24.

بناء على كل ما سبق نستنتج أن فهم الظواهر الصوتية مرهون بفهم المصطلحات، والفهم الصحيح لهذه المصطلحات يستلزم التحليل الدقيق لأقوال الباحثين والدارسين والمقارنة بينها.

#### 5-2) المخالفة:

تناول ابن جني المخالفة في باب (العدول عن الثقيل إلى ما هو أثقل منه لضرب من الاستخفاف) في قوله: "اعلم أنّ هذا موضع يدفع ظاهره إلى أن يعرف غوره وحقيقته. وذلك أنّه أمر يعرض للأمثال إذا ثقلت لتكريرها، فيترك الحرف إلى ما هو أثقل منه ليختلف اللفظان، فيخفا على اللسان، وذلك نحو الحيوان؛ ألا ترى أنّه عند الجماعة - إلاّ أبا عثمان - من مضاعف الياء، وأنّ أصله حَيَيَان، فلما ثقل عدلوا عن الياء إلى الواو، وهذا مع إحاطة العلم بأنّ الواو أثقل من الياء، لكنه لما اختلف الحرفان صاغ ذلك"1.

ويرى ابن جني صعوبة في نطق صوتين متماثلين لهما نفس المخرج والصفة، مما يقتضي إبدال أحدهما بصوت آخر لتسهيل نطق اللفظ، وهذا ما حدث في (حيوان)التي أصلها (حَيَيَان)، حيث أبدلت الياء الثانية واوا. والمخالفة هنا قانون صوتي يفسر ويبيّن سبب حدوث ظاهرة قلب الياء واواً. والأمثلة في هذا النوع كثيرة عند ابن جني، حيث في موضع آخر يذكر أنّ النون يمكن إبدالها بالياء لتسهيل اللفظ، والبعد عن التشابه في المخارج والصفات: "وإذا كان اتفاق الحروف الصّحاح القوية الناهضة يكره عندهم حتى يبدلوا أحدها ياء، نحو دينار وقيراط

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن جني، الخصائص، ج $^{3}$ ، ص:18.

وديماس وديباج (فيمن قال: دماميس، ودبابيج) كان اجتماع حرفي العلة مثلين أثقل عليهم. نعم، وإذا كانوا قد أبدلوا الياء واوا كراهية لالتقاء المثلين في الحيوان، فإبدالهم (الواو) لذلك أولى بالجواز وأحرى. وذلك قولهم: ديوان، وليس لقائل يقول: فلما صار دوّان إلى ديوان، فاجتمعت الواو والياء وسكنت الأولى، هلا أبدلت الواو ياء لذلك؛ لأنّ هذا ينقض الغرض، ألا تراهم إنمّا كرهوا التضعيف في دوّان فأبدلوا ليختلف الحرفان، فلو أبدلوا الواو فيما بعد للزم أن يقولوا: ديّان فيعودوا إلى نحو مما هربنا منه من التضعيف، وهم أبدلوا الحييان إلى الحيوان ليختلف الحرفان، فإذا أصارتم الصنعة إلى اختلافهما في ديوان لم يبق أنّه علم، والأعلام يحتمل لها كثير من كلف الأحكام". أي أنّ التجاور بين صوتين من مخرج واحد يؤدي إلى ثقل في النطق، في حين أنّ الأحكام". أن أن التجاور بين صوتين من مخرج واحد يؤدي إلى تسهيل النطق.

ومن المخالفة ما ورد عند سيبويه في باب (التضعيف في بنات الواو) "وأمّا افعَلَلْتُ وافعَالَلْتُ من غَزوتُ فاغْزَوَيْتُ واغزاوَيْتُ، ولا يقع فيها الإدغام ولا الإخفاء، لأنّه لا يلتقي حرفان من موضع واحد"<sup>2</sup>. والمخالفة واضحة في غزوت، وذلك عندما تصاغ على وزن (افْعَلَلْتُ) أي(اغْزَوَوْتُ)، حيث تقلب الواو الثانية ياء، فتصبح(اغْزَوَيْتُ)، وكذلك عندما تصاغ على وزن (افْعالَلْتُ) أي (اغْزَاوَوْتُ)؛ كما تقلب الواو ياء فتصبح(اغزاوَيْتُ). ومن ذلك ما ذكر على وزن (باب ما شدّ فأبدل مكان اللام ياء لكراهية التضعيف، وليس بمطرد): "وذلك قولك:

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن جني، الخصائص، ج $^{3}$ ، ص:18–19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سيبويه، الكتاب، ج4، ص:402.

تسرَّيْتُ، وتَضَنَّيْتُ من القصة، وأملَيْتُ<sup>1</sup> والواضح أنّ (تظنَّيْتُ) أصلها (تَظنَنْتُ) من ظنَّ، وقد حدثت المخالفة الصوتية بإبدال النون ياء. معنى ذلك أن المخالفة في العربية غايتها التسهيل في النطق بالمخالفة بين المتماثلين.

وفي لسان العرب لهذا النوع من المخالفة: "وخبخبوا: أبردوا، وأصله: خبّبوا، بثلاث باءات، أبدلوا من الباء الوسطى خاء، للفرق بين فعلَل وفعّل، وإثمّا زادوا الخاء من سائر الحروف لأنّ في الكلمة خاء. وهذه علّة جميع ما يشبهه من الكلمات "2، وابن منظور يعتبر أنّ كل الكلمات التي على شاكلة (خبّبوا) يحدث فيها مخالفة صوتية، حيث يتحوّل الأمر إلى قياس، عكن القياس عليه.

ولا تختلف المخالفة عند المحدثين عما هي عليه عند القدماء، حيث تمّ الاتّفاق على المساواة بين القوانين الصوتية، والتغيرات الصوتية.

وتناول المستشرق (برجشتراسر) (bergstrasser)، القوانين الصوتية، ومنها قانون المخالفة في كتابه (التّطوّر النحوي للغة العربية)، وبدأ كلامه بمحاولة التعرف على السبب الذي يجعل الأصوات تتخالف في بعض الأوقات، وتتشابه في أوقات أخرى، ورأى أنّ "التشابه يحصل في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سيبويه، الكتاب، ج4، ص:404.

<sup>2</sup> – ابن منظور، لسان العرب، مادة: خبب، ج5، ص7.

أكثر الحالات بين الحروف المتصلة، ونادرا بين الحروف المنفصلة، بينما الأمر في التخالف على عكس ذلك"1.

وقد عزا (برجشتراسر) (bergstrasser)، التشابه إلى "الأعصاب والعضلات وكيفية حركتها، وذلك أنّ نتيجة التشابه أبدا تسهيل واختصار النطق، ومثال ذلك: أنّ إذا نطقنا كلمة (جنب) بالنون لزمنا مد اللسان نحو الثنايا العليا واعتماده على أصولها، ثم نجتذبه إلى وراء، ونطبق الشفتين، وإذا نطقنا بالميم، أي: (جمب) استغنينا عن حركة اللسان، بتقديم إطباق الشفتين لحظة، وكل التشابحات أو أكثرها على هذا المثال"2. والتخالف عند (برجشتراسر) نوعان: منفصل ومتصل.

"المنفصل: ما كان بين حرفيه فارق، نحو كلمة (اخضوضر) التي أصلها اخضرضر من (أخضر)، فأبدلت الراء الأولى واو لجوار مثلها.

والمتصل: ما تجاوز فيه الحرفان، وهو على الأخص في الحروف المشددة"3. والحرف المشدد هو "حرفان مثلان متتاليان، مدغمان في حرف واحد، وقد يفك الإدغام، ويصير الحرف المشدد

~ 57 ~

<sup>1-</sup> برجشتراسر (bergstrasser)، التطور النحوي للغة العربية، أخرجه وصححه وعلّق عليه د.رمضان عبد التواب، نشر مكتبة الخانجي بالقاهرة ودار الرفاعي بالرياض، 1983م، ص:33

<sup>.34-33</sup>: نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> نفسه، ص:34.

حرفين مختلفين بقلب أوّل نصفيه إلى حرف آخر، ومثال ذلك السنبلة في العبرية، وفي الآرامية بالباء المشددة، وصارت أولاهما في العربية نونا (سنبلة)"1.

وأسند رمضان عبد التواب في عرضه لظاهرة المخالفة على اللغة لفندريس وأسند رمضان عبد التواب في عرضه لظاهرة المخالفة على اللغة لفندريس (Vendryes)، ودروس في أصوات العربية لكانتينو (Cantineau)، ودروس في أصوات العربية لكانتينو (أمثلته على ثلاثة مصادر:

"1-من اللغة الفصحى: ومن ذلك قلب (الواو همزة) إذا تصدرت قبل واو متحركة مطلقا، أو ساكنة متأصلة الواوية، نحو (أواصل) التي أصلها(وواصل)، و(أواق) التي أصلها (وواق).

2-اللهجات العربية، وكلام العوام: ومن ذلك (قيراط)، و (دينار) بدلا من (قِرّاط، ودنّار) ودنّار) و (إنجاص في إجّاص)، و (مِنْطر في مُهُره في مُهَدَّم).

3-اللغات السامية: وهو في هذا يدرس التغيرات الصوتية من الوجهة التاريخية، ومن أمثلة ذلك: المخالة بين السامية الأم والعربية، نحو كلمة (شمس) التي هي في السامية الأم (شمش)، كما في الأكادية والعبرية، ومقتضى ذلك أن تصير في الغربية (سمس)، غير أنّ المخالفة أدّت إلى قلب الأولى شينا"2.

2-رمضان عبد التواب، التطور اللغوى مظاهره وعلله، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1966م، ص:37-46.

<sup>.34:</sup> التطور النحوي للغة العربية، ص $^{-1}$ 

ومما تقدم نستنتج أنّ لمصطلح المخالفة وجودا بارزا في الدرس اللغوي القديم، وهي ليست من اكتشاف المحدثين، ولكي تحصل لا بد من توفر صوتين متماثلين.

## الغدل الثانبي

# معتومات الخطاب العرآني

## المبحث الأول: عرض مفهوماتي للخطاب القرآني.

- 1) تعريف الخطاب لغة واصطلاحا.
  - 2) القرآن بين اللغة والاصطلاح.

## المبحث الثاني: القرآن بين النصّ والنّصية.

- 1) مفهوم النّصية.
- 2) بعض معايير النصية في التراث العربي.
  - 3) القرآن بين النصية والخطاب.
    - 4) مميزات النّص القرآني

المبحث الثالث: أنواع الخطاب القرآني.

المبحث الرابع: إعجاز الخطاب القرآني:

- 1) مفهوم الإعجاز.
- 2) وجوه الإعجاز القرآني.

يهدف القرآن الكريم - كتاب الهداية -إلى إخراج النّاس من الظلمات إلى النور، فقد بتّ سبحانه وتعالى فيه كل ما يصلح به شأن الإنسان في الدنيا والآخرة، وذلك باستعمال لغة خاصة تؤثّر فيهم وعلى أفكارهم وسلوكاتهم وأفعالهم وحتى قيمهم الخلقية، وتتجلى تلك اللغة في الخطاب القرآني الذي جاء يخاطب عقل الإنسان ويدفعه لتفكر في مكنونات الحياة. وقبل أن نخوض في التحدث عن الخطاب القرآني، لابد أن نحدد مفهوما للخطاب في اللغة والاصطلاح.

## المبحث الأول: عرض مفهوماتي للخطاب القرآني.

الخطاب القرآني من أجل الخطابات على الإطلاق، لأنه كلام الحق جل وعلا، ولفهم الخطاب القرآني لابد من التعرض لمفهوم الخطاب على حدي، وماهية القرآن على حدي، وهذا ما سوف نعرفه في هذا المبحث.

### 1) تعريف الخطاب للغة واصطلاحا.

لغة: جاء في لسان العرب " والخِطاب والمخاطبة: مراجعة الكلام، وقد خاطبه بالكلام مُخاطبة وخِطاباً، وهما يتخاطبان. والخُطبة عند العرب: الكلام المنثور المسجَّع، ونحوه: التهذيب، والخطبة مثل الرسالة، التي لها أوّل وآخر "1. وجاء في الصحاح أنّ "الخطب: سبب الأمر. نقول ما خَطبُك. وخَطبت على المنبر خُطبة، بالضم، وخاطبه بالكلام مخاطبةٍ وخِطاباً "2. وذكر صاحب معجم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -ابن منظور، لسان العرب، مادة: (خطب) مجلد5، ص:98.

<sup>.360:</sup> الصحاح في اللغة، مكتبة مشكاة الإسلامية، ج1، ص $^2$ 

الوسيط: "خطبه مخاطبة وخطابا: كَالَمه، وحادثه ووجّه إليه كلاما، خاطبه في الأمر وحدثه بشأنه، الخطاب الكلام والرسالة، والخطاب لا يكون فيه اختصار مخل ولا إسهاب عمل" و"الخطاب: كل كلام بينك وبين آخر، والخطبة من ذلك" و"والخطابة: هي قياس مركب من مقدمات مقبولة، منظومة من شخص معتقد فيه، والغرض منها ترغيب الناس فيما ينفعهم من أمور معاشهم ومعادهم، كما يفعله الخطباء والوعاظ قلامة أي غرضها تقديم النصح والإرشاد للأمة.

وقد ورد لفظ الخطاب في الذكر الحكيم-الذي هو ميدان بحثنا -في عدة مواضع منها قوله تعالى: ﴿وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللللللَّالِيلُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّالِيلُولُ الللللللَّالِيلُولُ اللللَّاللَّا الللللَّالِيلَا الللللللَّالِيلُولُ الللللَّاللَّالِيلَالِ اللَّلْمُ الللَّالِيلُولُ اللللللَّا اللللللَّالِيلُولُولُولُ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -أحمد بن زكرياء بن فارس، مجمل اللغة، دراسة وتحقيق: زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1986م، ص: 295.

 $<sup>^{3}</sup>$  علي بن محمد الجرجاني، التعريفات، تح:إبراهيم الأنباري، دار الكتاب العربي، بيروت، ط $^{1}$ ، ج $^{1}$ ، ص $^{3}$ 

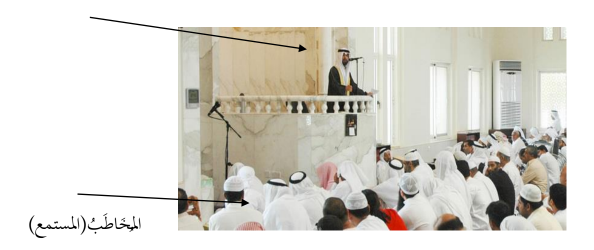
<sup>4 -</sup> ينظر: محمود الألوسي البغدادي، روح المعاني في تفسير القرآن الكريم والسبع المثاني، دار إحياء التراث العربي، د.ت، ط1، ج23، ص: 177.

 $<sup>^{5}</sup>$  -ينظر: د.رشيد حليم، حدود النص والخطاب بين الوضوح والاضطراب، الأثر مجلة اللغات والآداب، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة –الجزائر، 2007م، عدد 6، ص: 97.

أمّا قوله تعالى: ﴿ فَقَالَ أَكُفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ ﴿ اللَّهِ:23] فمن خلال تفسير الآية نلفي أنّ "الخِطاب هنا يعنى: الكلام الذي له شأن من جدال وغيره"1.

نستنتج من التعاريف السابقة المستقاة من المعاجم أو التفاسير أنّ الخطاب فعل يشترط وجود طرفين، وهو على نوعين؛ إمّا أن يكون مشافهة يستدعي وجود المتكلم(المِحَاطِب) والمستمع (المِخاطَب)، وإما أن يكون مكاتبة (رسالة) يستدعي وجود مرسل (الكاتب) ومرسل إليه (القارئ).

المِحَاطِب (المتكلم)



 $<sup>^{1}</sup>$  -ينظر: برهان الدين البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، دار الكتب العلمية بيروت، ط1، 1995 م، ج8، ص374.

اصطلاحا: من الذين تطرقوا لمفهوم الخطاب العالم هاريس وذلك من خلال عمله الرائد الذي بعنوان (تحليل الخطاب)، "منطلقا من مفهوم الجملة، ومطالبا بمستوى أعلى للتحليل اللساني يتجاوز نطاق الجملة في إشارة منه إلى الخطاب أو النص"1، ولقد تعددت التعاريف حول المفهوم الاصطلاحي للخطاب واقتربت من المفهوم اللغوي فهناك من ساوى بين التعريفين، وسنذكر بعض ما أقرته النظريات اللسانية الحديثة حول مفهوم الخطاب كالآتى:

"- يرادف مصطلح الخطاب مصطلح الكلام(parole) بحسب رأي (ديسوسير) البنيوي.

-1 هو وحدة لغوية يقوم المتكلم بإنتاجها، وهي تجاوز حدود الجملة عند (هاريس).

2 - الخطاب وحدة لغوية تفوق الجملة يشترط فيها البعد التواصلي بحسب رأي (بنفنست) $^{2}$ .

أما الخطاب عند المدرسة الفرنسية " فيقابل مفهوم الملفوظ؛ إذ يرى روادها أنّ النظر إلى النص بوصفه بناء لغويا يجعل منه ملفوظا، أمّا البحث في ظروف إنتاجه يجعل منه خطابا"3. وإذا تجاوزنا إلى المفهوم اللساني للخطاب فسنجد له عدة مفاهيم:

<sup>1 -</sup> شعيب محمودي، بنية النص في سورة الكهف، رسالة تخرج لنيل شهادة الماجستير في اللسانيات، إشراف: د.يحي بعيطيش، جامعة قسنطينة، قسم اللغة العربية وآدابحا، 2009م/2010م، ص:29.

 $<sup>^{2}</sup>$  -ينظر: فرحان بدري العربي، الأسلوبية في النقد العربي الحديث، (دراسة في تحليل الخطاب)، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، 2003م، ص:39-40.

<sup>3 -</sup> سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العرب، بيروت، 1989م، ص:22.

فقد ورد في تعريف الخطاب أنّ " المقصود ليس مجرد سلسلة لفظية (عبارة أو مجموعة من العبارات) تحكمها قوانين الاتساق الداخلي (الصوتية والتركيبية والدلالية والصرفية) بل هو كل إنتاج لغوي يربط فيه ربط تبعيّة بين بنيته الداخلية وظروفه المقامية (بالمعنى الواسع)، والمعنى من ربط التبعية أنّ لبنية الخطاب علاقة بوظيفته ومن الوظائف الأساسية للخطاب هي التواصل "1. أي أن الخطاب لابد أن يكون موافقا للمقام الذي قيل فيه؛ لأنّ الغرض منه ليس التناسق الداخلي (نحو، صرف، دلالة، صوت) فقط بل الوظيفة الأساسية منه هي التواصل.

ونجد أيضا من يضيف جانب التأثير الذي يتركه الخطاب لدى المتلقي إذ " أنّه كل نطق أو كتابة تحمل وجهة نظر محدّدة من المتكلم أو الكاتب، ويفترض فيه التأثير على السامع أو القارئ، مع الأخذ بعين الاعتبار مجمل الظروف والممارسات التي تم فيها، فالخطاب هو إيصال الأفكار إلى الآخرين بواسطة الكلام المفهوم، واللغة في ذلك هي أداة الخطاب يعني وعاء الأفكار "2. وهذا ما مرّ علينا سابقا؛ أن الخطاب يستلزم وجود متكلم أو كاتب يقابله سامع أو قارئ.

وأنّ هناك من علماء الغرب من أهل الاختصاص أمثال (سارة ميلز) (Sarah Miles) التي أثنت على قول (مايكل شورت) الذي ذكر أنّ "الخطاب اتصال لغوي، يعتبر صفقة بين المتكلم

<sup>1 -</sup> ينظر:أحمد المتوكل، قضايا اللغة العربية في اللسانيات الوظيفية(بنية الخطاب من الجملة إلى النص)، دار الأمان للنشر والتوزيع، مطبعة الكرامة، 2001م، ص:16-17.

 $<sup>^2</sup>$  -جمال محمد بواطنة، تجديد الخطاب الديني المعاصر ضرورة ملحة، المؤتمر العام الواحد والعشرون للمجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، وزير الأوقاف والشؤون الدينية، فلسطين، ص2.

والمستمع، نشاطا متبادلا بينهما، وتتوقف صيغته على غرضه الاجتماعي"1. والخطاب أيضا " هو مجمل ما يصلنا من أفكار أو تصورات بكل أشكال التعبير اللغوي، مسموعا أو مكتوبا، وبكل وسائل التوصيل التقليدية أو المستخدمة، سواء كما تتلقّاها جماعة أو فرادى، وهو بذلك ليس كما يتخيّل البعض من اقتصار معنى(الخطاب) على مجرد الخطابات التي نتلقاها في المساجد في سورة خطبة، أو موعظة، أو درس أو ما شابه ذلك"2. ومن خلال التعاريف السابقة يمكننا التوصل إلى مفهوم بسيط للخطاب وهو إيصال رسالة إلى الجمهور المستمع أو القارئ بمدف الإقناع أو توضيح فكرة ما، ويكون ذلك إما مشافهة أو عن طريق الكتابة.

## - بين الخطاب والنص:

وجدنا أنه من الأجدر ذكر الفرق بين (الخطاب والنص) لامتزاجهما عند كثيرا من الباحثين؟ "فقد استعمل المصطلحان (النص والخطاب) في الدراسات الحديثة حول بنية اللغة دون تمييز كبير بينهما، فعندما تكون مادية اللغة، وشكلها، وبنيتها هي الموضوع يتجه التأكيد إلى استعمال مصطلح النص، وحين يكون محتوى اللغة ودلالتها الاجتماعية هي الموضوع تتجه الدراسة للخطاب"3. ويفرق بعض الباحثين بين المفهومين "على أساس الكتابة، ومن ثم التواصل؛ لأنّ المدون والمكتوب من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -سارة ميلز، الخطاب، تر:يوسف بغول، منشورات مخبر الترجمة في الأدب واللسانيات، جامعة قسنطينة، 2004م، ص:5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -خيرة غربي، معالجة الخطاب الدعوي المسجدي، لقضايا الشباب-دراسة تحليلية لخطب المساجد-، إشراف: د. يوسف عبد اللاوي، مذكرة تخرج لنيل شهادة الماستر في العلوم الإسلامية، جامعة الوادي، ص: 32.

<sup>30</sup>: شعيب محمودي، بنية النص في سورة الكهف-مقاربة نصية للاتساق والسياق-مذكرة تخرج لنيل شهادة الماجستير، ص30.

منظورهم لا يحقق شروط عملية الاتصال، لأنّ المتلقي مفقود ولا يكون التأثير عليه مباشرا"1؛ فالخطاب هو كل ملفوظ قبل تدوينه.

وعُرف الخطاب على أنّه النّص لا فرق بينهما، فالخطاب هو النص في بداية مراحله (أي في طابعه الشفوي)، وهو أوسع من النص في الإطار المفهومي، من جانب آخر إذ هو"مجموعة من المنتجات الفكرية، التي يراد ايصالها إلى متلق عبر نصوص مكتوبة أو مسموعة أو مرئية، والتي تقدم موقفا شموليا أو جزئيا من قضية أو مشكلة قائمة أو مفترضة، أي ما يقدم من الفكر في وجهة نظر حول موضوع ما"2. الملحوظ من هذا القول إنّ النص عبارة عن خطاب إلا أنّه دوّن وكتب؛ فالنّص مربوط دائما بالتدوين أمّا الخطاب فمرتبط بمرحلة زمنية محددة يشترط وجود متلقى.

ولم يفرق الفقي كذلك بين المصطلحين، وعدّهما مصطلحين لمفهوم واحد حيث قال: "لا مبرر لتقسيم اللغة إلى الخطاب والنص، فكلاهما فيما نرى لا فرق بينهما"<sup>3</sup>. إذا الخطاب هو مجموعة من النصوص التي تحقق عملية التواصل. وبالرغم من أنّ النص لا يكون الاتصال فيه مباشرا (أي لا توجد علاقة حوارية وخطابية بين كاتب النص وقارئه كما هو الحال في الخطاب)، إلاّ أنّه لا بد من وجود قارئ أو مستمع لراوي النص، ولا يخلو أبدا من التأثير، إلا أننا نخلص أيضا إلى أنّ الخطاب أوسع من

<sup>1 -</sup> ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النص، الشركة المصرية العالمية للنشر، القاهرة، ط1، 1996م، ص: 278.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> –نفسه، ص:319.

 $<sup>^{3}</sup>$  -صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق: دراسة تطبيقية على السور المكية، دار قباء، القاهرة، ط $^{1}$ ،  $^{2000}$ 

النص؛ لأنّ كلمة الخطاب وردت في القرآن الكريم أكثر من مرة بينما كلمة النص لم يرد ذكرها، ولأنّ النص؛ لأنّ كلمة الخطاب وردت في القرآن نزل لدحض ما كانت العرب تتباهى به من خطابات وأشعار.

- أنماط الخطاب: يقوم التنميط على أساس من المعايير نذكرها كالتالي:

"أ-يمكن تصنيف الخطابات من حيث الغرض التواصلي المستهدف إلى خطاب سردي، وصفي، احتجاجي، تعليمي، وترفيهي إلى غير ذلك.

ب-من حيث نوع المشاركة يمكن أن يكون الخطاب (حوارا ثنائيا)، أو (جماعيا)، أو مجردا (مونولوج) أي خطاب لا يوجهه المتكلم لغير نفسه.

ج-من طرق المشاركة في الخطاب؛ وقد تكون المشاركة (مباشرة)بين متخاطبين متواجهين أثناء عملية التخاطب، أو (غير مباشرة) كأن يكون الخطاب مكتوبا، أو (شبه مباشرة) عن طريق المهاتفة أو البث الإذاعي أو التلفزيوني.

د-ومن حيث نوع قناة تمريره، يمكن أن يكون الخطاب شفويا أو مكتوبا.

ه-أما من حيث الوجه، فإنّ الخطاب يمكن أن يكون في رأي (بنفنست) (Benveniste)، خطابا موضوعيا خاليا من أي تدخل من لدن المتكلم حيث مصدر الخطاب مجرد كائن من ورق على حد تعبير (بارت)( Barthes).

أو خطابا ذاتيا مصدره المتكلم بوصفه كائنا حيا يُضَمّن الخطاب انفعالاته وعواطفه ووجهات نظره"1.

ولعل لكل نمط خطابي خصائصه وأسلوبه وبنيته التي تميزه تحدد نوعه والغاية منه.

## 2) القرآن بين اللغة والاصطلاح:

لغة: جاء في لسان العرب "من مادة (قرأ): القرآن: التنزيل العزيز، وإنمّا قُدِّم على ما هو أبسط منه لشرفه، ومعنى القرآن الجمع، وسمي قرآنا لأنّه يجمع السور فيضمّها. وقرأت الشيء قرآنا: جمعته وضممت بعضه إلى بعض. ومنه قولهم: ما قرأت هذه الناقة سلى قطّ، وما قرأت جنينا قطّ، أي لم يضم رحمها على ولد. وقرأت الكتاب قراءة وقرآنا، ومنه سمي القرآن. وسمي القرآن لأنّه جمع القصص والأمر والنهي والوعد والوعيد والآيات والسور بعضها إلى بعض وهو مصدر كالغفران والكفران. وتقرّأ: تفقّه. وتقرّأ: تنسك. ويقال: أقرأت في الشعر، وهذا الشعر على قرء هذا الشعر أي طريقته ومثاله"2. إذا فالقرآن يعني الجمع وضم الشيء بعضه إلى بعض، "ومن ذلك القرية؛ سميت قرية لاجتماع الناس فيها، ويقال قريت الماء في المقراة: أي جمعته، ومنه القرآن؛ كأنّه سمي بذلك لجمعه ما فيه من الأحكام والقصص"3، أي القراءة: ضم الحروف والكلمات بعضها إلى بعض في الترتيل.

أحمد المتوكل، قضايا اللغة العربية في اللسانيات الوظيفية (بنية الخطاب من الجملة إلى النص)، دار الأمان للنشر والتوزيع،
 مطبعة الكرامة، 2001م، ص:20-21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -ابن منظور، لسان العرب، مج: 12، ص:50-51.

 $<sup>^{3}</sup>$  -ينظر: أحمد بن فارس بن زكرياء، معجم مقاييس اللغة، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

ومن مزيد المعاني ما ورد في القاموس المحيط للفيروزابادي: "القرآن: التنزيل، وقَرَأَه كنَصَرَه ومقريّة، وَمَنعَه، قَرْءاً وقِراءة وقُرآناً، فهو قارئ من قراءة وقرُاء وقارئين، ويقال: صحيفة مقروءة ومقريّة ومقريّة، وتقرّأ أي تفقّه "1. وقيل يطلق القرآن مجازا على الصلاة، وبذلك فُسّر قوله تعالى: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ اللهِ وَقَرْءَانَ ٱلْفَجْرِ اللهِ وَقَرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴿ إسورة الإسراء، الآية: 78]؛ أي صلاة الفجر سميت قرآنا؛ الأخّا ركن، كما سميت ركوعا وسجودا، وقيل " إنّ كلمة قرآن مستعملة في المعنى الحقيقي "2.

أما إذا جئنا للبحث في أصل كلمة (قرآن)، فقد اختلفت آراء العلماء فيها الى ثلاثة ضروب نفصلها في الجدول الآتي:

| "القرآن في الأصل على وزن فُعلان، كالرجحان والغفران        | اللحياني،         | الضرب الأول: |
|-----------------------------------------------------------|-------------------|--------------|
| من قرأت الشيء قرآناً بمعنى جمعته، وتلوته " <sup>3</sup> . | الراغب الأصفهاني، | مهموز        |
|                                                           | ابن الأثير.       |              |
| "هو وصف على وزن فعلان، مشتق من القرء بمعنى                | الزجاج.           |              |
| الجمع، وسمي القرآن بذلك لأنه جمع السور بعضها إلى          |                   |              |
| بعض، وقيل كذلك جمع أنواع العلوم " <sup>4</sup> .          |                   |              |

<sup>1 -</sup> الفيروزبادي، القاموس المحيط، ص:62.

<sup>2 -</sup> ينظر: مجمع اللغة العربية، معجم ألفاظ القرآن الكريم، ج2، القاهرة، ص: 197-198.

 $<sup>^{2}</sup>$  -ينظر: أبو البقاء الكفوي، الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، ص:  $^{2}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  -ينظر: جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 

| $^{1}$ سمي القرآن قرآناً؛ لأن القارئ يلفظه ويبين ما فيه $^{1}$ . | قطرب.          |               |
|------------------------------------------------------------------|----------------|---------------|
| "هو مشتق من قرنت الشيء بالشيء؛ إذا ضممته أليه،                   | الإمام الأشعري | الضرب الثالث: |
| فسمي القرآن بذلك لقِران السور والآيات والحروف                    |                | غير مهموز     |
| فيه"2.                                                           |                |               |
| "هو مشتق من القرائن؛ لإن الآيات منه يصدق بعضها                   | القرطبي        |               |
| بعضا ويشابه بعضها بعضا فهي قرائن".                               |                |               |
| "هو مشتق من القري، وهو الجمع ومنه قريت الماء في                  | الجوهري        |               |
| الحوض؛ أي جمعته "4.                                              |                |               |
| "يرى أنّ القرآن عَلَم غير مشتق، وليس مهموز، وهو                  | الشافعي        |               |
| خاص بكلام الله تعالى مثل: التوراة والإنجيل " <sup>5</sup> .      |                | غير مشتق ولا  |
| " والمختار عندي في هذه المسألة ما نصّ عليه                       | السيوطي        | مهموز         |
| الشافعي".                                                        |                |               |

\_\_\_\_

<sup>.147،148:</sup> جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ج1، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  -ينظر: برهان الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ط $^{1}$ ،  $^{2001}$  م، ص $^{2}$ 

<sup>.147:</sup> السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ج1، ص $^{-3}$ 

<sup>4 -</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج1، ص: 373.

<sup>60.</sup> و بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، دار الكتب العلمية، ط $^{5}$  م $^{5}$  م $^{5}$ 

<sup>. 148:</sup> السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ج1، ص $^{6}$ 

ورجع الإمام الزرقاني في كتابه مناهل العرفان أنّ " لفظ القرآن في اللغة مصدر مرادف للقراءة، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ و وَقُرْءَانَهُ وَ فَالَّنِعُ قُرْءَانَهُ وَ فَالَّبِعِ قُرْءَانَهُ وَ فَالَّبِعِ قُرْءَانَهُ وَ فَالَّبِعِ قُرْءَانَهُ وَ فَالَّبِعِ قُرْءَانَهُ وَ السورة القيامة، الآية: 17-18]. ثمّ نقل هذا المعنى المصدري وجعل اسما للكلام المعجز المنزّل على النبي من باب إطلاق المصدر على المفعول، وهذا هو الرأي المختار استناداً إلى موارد اللغة وقوانين الاشتقاق "أ؛ إذا فكلمة قرآن ببساطة مشتقة من القراءة، وهي أول كلمة خُوطب بما النبي صلى الله عليه وسلم في بداية الوحي (اقرأ) وخُوطبنا بما من بعده تبعاً.

اصطلاحا: تقاربت التعاريف الخاصة بالقرآن الكريم، هذا راجع إلى أن الكلام هنا عن كلام الله عز وجل، وهذا لا يختلف فيه اثنان، ورغم ذلك نجد بعض الفروق البسيطة نسردها فيما يلى:

لقد عرفه الزرقاني قائلا: "كلام الله المعجز المنزل على خاتم الأنبياء والمرسلين بواسطة الأمين جبريل عليه الصلاة والسلام المكتوب في المصاحف المنقول إلينا بالتواتر، المتعبد بتلاوته، المبدوء بسورة الفاتحة والمختتم بسورة النّاس"2.

وفي تعريف آخر" إنّ القرآن هو تركيب لغوي ديني مكون من جمع من الجمل، الآيات والسور، المرتبة أو المتعاقبة تعاقبا مخصوصا، يتحقق بموجبها نوع مميز من الاتساق الخارجي ضمن شبكة من المعاني والمفاهيم المنسجمة والقابلة للتأويل. وإنّ تلك المعاني قابلة للاستظهار من خلال

<sup>1 -</sup>محمد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار الفكر، بيروت، ط1، 2008م، ج1، ص:11.

 $<sup>^{2}</sup>$  – نفسه، ص:11–12.

تبين العلاقات الكائنة بين الجملة والجملة، والجملة وبقية الجمل، والجملة وعنوان النص، ضمن سياق اتصالي معين، كأن يكون (أسباب النزول) أو المناسبة أو المقام الثقافي  $^{11}$ .

وحتى تتضح الرؤية في التأصيل الاصطلاحي الشرعي للقرآن الكريم؛ نذكر أراء العلماء فيه، وهي قسمان:

القسم الأول: "القرآن صفة من صفات الله عز وجل -وهي الكلام-وله خصائص وأوصاف ذكرها العلماء منها: أنه كلام الله حقيقة، وأنه صفة ذاتية، وصفة فعلية، منه بدأ وإليه يعود بلا كيفية. أما بالنسبة للصوت والألحان فهو صوت القارئ له، بينما المتلوّ والمقروء هو كلام الله عز وجل "2. وفي ذات السياق ذكر الإمام اللالكائي:" إنّ القرآن تكلم الله به على الحقيقة، وأنه أنزله على محمد صلى الله عليه وسلم وأمره أن يتحدي به، وأن يدعو الناس إليه، وأنه القرآن على حقيقته، متلوًّا في المحارب مكتوبا في المصاحف، محفوظا في صدور الرجال، وهو القرآن واحد غير مخلوق، وغير مجعول، بل هو صفة من صفات ذاته"3. أي أن القرآن الكريم الموجود بين دفتي المصحف هو كلام الله حقيقة.

<sup>1 -</sup> عبّاس أمير، محاضرة: تحليل النص القرآني، جامعة القادسية، كلية التربية، قسم علوم القرآن، ص:19-20.

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر:أحمد بن تيمية، مجموع الفتاوى، جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد النجدي، ط1، 1997م، ج6، ص: 316.

 $<sup>^{3}</sup>$ ابو القاسم هبة الله بن الحسن الطبري، شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، تح: أحمد بن سعد بن حمدان الغامدي، دار طيبة ط $^{3}$ 0 طيبة ط $^{3}$ 0 من ج $^{3}$ 2، ص $^{3}$ 30 من ج $^{3}$ 30 طيبة ط

القسم الثاني: "كون القرآن لفظا، وهو ما اعتمد عليه علماء اللغة والأصوليون في تعريف القرآن، دون الرجوع إلى الجانب العقدي. وعلى هذا بيّنوا أن القرآن هو اللفظ المنزل على النبي صلى الله عليه وسلم من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة الناس، وبعضهم أطال في التعريف وأطنب، وبعضهم اختصر فيه وأوجز، ومنهم من اقتصد وتوسط"1. أي أن القرآن أنزل ملفوظا على النبي صلى الله عليه وسلم لأنه كان لا يقرأ ولا يكتب.

ولعل من المناسب أن نذكر ما قاله العلماء القدامي في تعريف القرآن، حيث ذكر ابن قدامة: "وكتاب الله تعالى هو كلامه ... وهو ما نقل إلينا بين دفتي المصحف نقلا متواتراً "2. وأشار الإمام الشوكاني إلى أنّ "حد الكتاب اصطلاحا الكلام المنزل على الرسول صلى الله عليه وسلم، المكتوب في المصاحف، المنقول إلينا نقلا متواترا" 3. كما داناهم في ذلك أبو حامد الغزالي "...وحد الكتاب ما نقل إلينا بين دفتي المصحف نقلا متواترا "4. من الملاحظ في هذه التعاريف التي سردناها أنّ العلماء القدامي قد رسوا على مفهوم واحد للقرآن الكريم؛ أي القرآن الكريم هو كلام الله الموجود بين دفتي المصحف.

<sup>1 -</sup> ينظر: محمد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، ج1، ص:14.

 $<sup>^{2}</sup>$ ابن قدامة، روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه، تح: عبد الكريم بن علي بن محمد النملة، مكتبة الرشيد، الرياض، ط $^{2}$ 0 بن على بن محمد النملة، مكتبة الرشيد، الرياض، ط $^{2}$ 1997م، ج:1، ص $^{2}$ 66.

 $<sup>^{2}</sup>$  عمد بن على الشوكاني، إرشاد الفحول، 29 –30.

<sup>4 -</sup> أبو حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، دار الفكر، ط1، ج1، ص: 101.

#### المبحث الثانى: القرآن بين النصّ والنّصية.

تتسم مفاهيم لسانيات النص بتفرعها إلى حد بعيد ولا نجد سوى قدرا يسيرا من التفاهم حول مناهجها ومفاهيمها وأبعادها، " إذ يقرّ النصّيون بصعوبة الدرس النصي، إذ ليس ثمة استقرار بعد حول مفاهيمه أو تصوراته تماما" 1. لهذا وجدنا صعوبة في تحديد مفهوم للنّصية.

## 1) مفهوم النّصية:

إنّ النّصية هي "طرق تستحضر لتكوين نحو نصي، واستمرارية خطابية، وتأخذ النّصية شكل تمثيلية سيميائية للخطاب<sup>2</sup>، أي أنّ النصية تسعى لمعالجة النص، مراعية في ذلك " جوانب اتصالية، وتداولية، وأسلوبية، ودلالية، ونحوية بصورة حتمية "<sup>3</sup>، إذا فالنصية أصبحت ضرورة لابد منها لفك المغالطات التي تقع في فهم النصوص.

لاقت (النّصية) و (النّصانية) اهتماما كبيرا عند الباحثين، ومن الذين ساهموا في نشوء هذا المصطلح، (روبرت دوبوجراند) و (لفجانج درسلر). حيث يرى دوبوجراند "أن مفهوم النّظام لا يقتصر على المستويات المختلفة في اللغة بصفة عامة؛ بل على النّصوص أيضا بصفتها نظما حقيقة يتم إنشاؤها من خلال عمليات الاختيار والمفاضلة، واتخاذ القرارات بحسب ما أوضحه (هارتمان)

 $^{2}$ معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، عرض وتقديم وترجمة: سعيد علوش، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط1،  $^{1985}$ م، ص $^{214}$ 

<sup>1-</sup>جوليا كريستفا، علم النصّ، تر: فريد الزاهي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، المقدمة.

 $<sup>^{3}</sup>$ -سعيد حسن بحيري، علم لغة النّص المفاهيم والإجراءات، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، القاهرة، ط1، 1997م، ص $^{3}$ 

واستنادا إلى ذلك يقرر (دوبوجراند) أنّ النّص نظام فقال، بحيث يمثل تجمعا من الوظائف يوجد من خلال عمليات قوامها الحكم والانتقاء اللذين يكونان بين عناصر النّظام الافتراضي لهذا يمكن عند إنشاء نص أن يوصف بأنّه تفعيل وهي السمة أو المعيار الجوهري للتّعرف على (النّص)، و النّص بحذا الوصف ليس مجرد منزلة مختلفة عن الجملة، بل قد يكون أكثر من كلمة واحدة، وقد يتألف من عناصر ليس لها ما للجملة من شروط"1. أي أنّ النّص له شروط ومعايير مختلفة تماما عن الجملة، على هذا نفهم أن النصية تجاوزت في الدراسة من مستوى الجملة إلى مستوى النص؛ أي أنما تتخذ من النّص كله وحدة للتحليل. كما أكد عليه سعد مصلوح بقوله: " نمط من التحليل ذو وسائل بحثية مركبة تمتد قدرتما الشخصية إلى مستوى ما وراء الجملة بالإضافة إلى فحصها لعلاقات المكونات التركيبية داخل الجملة وتشمل علاقات ما وراء الجملة مستويات ذات طابع تاريخي، يبدأ من علاقات ما بين الجمل، ثمّ الفقرة، ثمّ النّص، أو الخطاب بتمامه"2. أي دراسة النّص كوحدة متكاملة من خلال علاقات مكوناته (الصوت، الكلمة، الفقرة) وصولا إلى النص.

#### 2) بعض معايير النّصية في التراث العربي:

للنصّية عند الباحثين العرب معايير نذكر منها:

1 - دوبوجراند روبرت، النّص والخطاب والأجراء، تر: تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1998م، ص:97.

<sup>2 -</sup>أحمد عفيقي، نحو النّص، اتجاه جديد في الدرس اللغوي، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة-مصر، ط1، 2001م، ص:55-56.

القصدية: يرى بعض الباحثين أن القصد موجود في الخطاب دون تكلف، "وكان مما يعلم ببداهة العقول، أنّ الناس إنما يكلم بعضهم بعضا، ليعرف السامع غرض المتكلم ومقصوده" وهذا "الذي يتواصفه البلغاء، وتتفاضل مراتب البلاغة من أجله "2، نفهم من هذا أنّ القصدية أساس تقوم عليه اللاغة.

وهذه الالتفاتة التي قام بها عبد القاهر الجرجاني، لتتفق مع ما توصلت إليه النّظريات الحديثة في علم النّفس؛ إذ أوضحت هذه النظريات "أنّ عملية نطق الكلام تبدأ بالقصد أو الغرض من الكلام، وتنتهي بالأصوات التي ينطقها المتكلم، أما عملية فهم الكلام-من السامع-فتكون بترتيب مقلوب عن الترتيب السابق، إذ تبدأ بتلقي الأصوات التي ينطقها المتكلم ثمّ تنتهي بالتوصّل إلى القصد"<sup>3</sup>؛ أي أن القصد يسبق المعنى.

وقد فصل النقاد والبلاغيون العرب بين القصد الواضح، والقصد المبهم، فالأول "أنّ يأتي النّاظم أو النّاثر في ابتداء كلامه ببينة أو قرينة تدل على مراده في القصيدة أو الرسالة، أو معظم مراده، والكاتب أشدّ ضرورة إلى ذلك من غيره، ليبني كلامه على نسق واحد دلّ عليه من أولّ وهلة علم بها

<sup>1 -</sup> عبد القاهر الجرجابي، دلائل الإعجاز، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط5، 2004م، ص:530.

<sup>2 -</sup> أحمد عفيقي، نحو النّص، اتجاه جديد في الدرس اللغوي، ص:51.

 $<sup>^{3}</sup>$  موفق الحمداني، علم نفس اللغة من منظور معرفي، دار المسيرة، عمان – الأردن، ط2،  $^{2007}$ م، ص $^{3}$ 

مقصده  $^{1}$ ؛ أي أن يكون المعنى ظاهرا في البداية "كما ابتدأ أبو الطيب المتنبي قصيدته التي مدح فيها سيف الدولة، واعتذر له عن ظفر الروم بجيشه، وقتلهم وأسرهم جماعة منهم فقال:

غَيرِي بِأَكْثَرِ هَذَا النَّاس يَنْخَدِعُ إِنْ قَاتَلُوا جُبِنُوا أَو حَدَّثُوا شَجَعُوا.

فبدأ بغرضه من أول القصيدة"2.

أما القصد الثاني المبهم فهو "أن يقول المتكلم كلاما مبهما يحتمل معنيين متضادين، لا يتميز أحدهما عن الآخر، ولا يأتي في كلامه بما يحصل به التمييز فيما بعد، بل يقصد إبحام الأمر فيهما" ومثال ذلك ما حكي عن معاوية حيث قال "لعقيل بن أبي طالب: إن عليّا قد قطعك، وأنا وصلتك، ولا يرضيني منك إلا أن تلعنه على المنبر، قال: أفعل، فصعد المنبر، ثم قال بعد أن حمد الله وأثنى عليه وصلى على نبيه : أيها الناس: إنّ معاوية بن أبي سفيان قد أمرين أن ألعن علي بن أبي طالب، فلعنوه، فعليه لعنة الله، ثم نزل، فقال له معاوية: إنك لم تبيّن منها بيّنة، فقال: والله لا زدت حرفا ولا نقصت حرفا، والكلام إلى نية المتكلم "4؛ أي أن عقيل بن أبي طالب لم يصرح باسم الذي أراد منه

 $<sup>^{1}</sup>$  -شهاب الدين الحلبي، حسن التوسل إلى صناعة الترسل، تح:أكرم عثمان يوسف، ص $^{250}$ -251،

<sup>2 -</sup> أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1982م، ص:270.

 $<sup>^{3}</sup>$ ابن حجة الحموي، خزانة الأدب وغاية الأرب، تح: كوكب دياب، ج $^{2}$ ، ص:110.

 $<sup>^{4}</sup>$  -شهاب الدين محمد بن أحمد الأبشيهي، المستطرف في كل فن مستظرف، شرح: صلاح الدين الهواري، دار ومكتبة الهلال، يروت-لبنان، ط1، 2000م، ج1، ص86.

معاوية أن يلعنه على المنبر ألا وهو على بن أبي طالب رضي الله عنه، فاحتمل الدعاء أن يكون على معاوية.

الإعلامية: وبما يرتبط بالنصية شعراكانت أو نثرا، ما تحدف إليه من إقناع للسامع أو إمتاعه، ما سماه الباحثون معيار (الإعلامية). حيث رأى الجاحظ أنّ الكلام من حيث الدلالة مرتبط بالبيان، وهو عنده " اسم جامع لكل شيء كشف لك قناع المعنى وهتك الحجاب دون الضمير، حتى يفضي السامع إلى حقيقته، ويهجم على محصوله كائنا ما كان ذلك البيان ومن أي جنس كان الدليل، لأنّ مدار الأمر والغاية التي يجري إليها القائل والسامع إنّا هو الفهم والإفهام فبأي شيء بلغت الإفهام وأوضحت عن المعنى، فذلك هو البيان في ذلك الموضع" أي أي أنّ الإفهام والبيان مشتركان في الدلالة.

التقبلية: وهي أن يكون النص مقبولا نحويا وصرفيا، أو كما حدده الباحثون القدامي بالابتعاد عن:

ضعف التأليف: ويقصد به" الابتعاد عن مخالفة أحكام النحو التي تؤدي إلى إبحام المعنى وتعقيده، ويذكر أنّ سيبويه عقد بابا في استقامة الكلام وشروطه لإفادة المعاني، فقد تحدث عن تأليف الكلام ومكوناته التي يحسن السكوت عليها"<sup>2</sup>؛ فالكلام عنده "مستقيم حسن، ومحال، ومستقيم كذب، ومستقيم قبيح، وما هو محال كذب، فأما المستقيم الحسن فقولك: أتيتك أمس، وسأتيك غدا، وأما

 $<sup>^{1}</sup>$  -الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، ص:76.

 $<sup>^{2}</sup>$ -الخطيب القزويني محمد بن عبد الرحمن جلال الدين، الإيضاح في علوم البلاغة المعاني والبيان والبديع، تح: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، ط1، 2003م، ص: 15-16-17.

المحال، فأن تنقض أول كلامك بآخره، فتقول: أتيتك غداً، وسأتيك أمس. وأمّا المستقيم الكذب، فقولك: حملت الجبل، وشربت ماء البحر، ونحوه، وأما المستقيم القبيح، فأن تضع اللفظ في غير موضعه، نحو قولك: قد زيداً، وكي زيد يأتيك، وأشباه هذا، وأما المحال الكذب، فأن تقول: سوف أشرب ماء البحر أمس"1. نفهم من هذا أن ينظم الكلام على النحو الذي اعتادته العرب.

التنافر: يرى عبد القاهر الجرجاني " أنه لا يخفى على عاقل، أنّه لا يكون بسهولة الألفاظ وسلامتها مما يثقل على اللسان اعتداد، حتى يكون قد ألف منها كلام، ثم كان ذلك الكلام صحيحا في نظمه، والغرض الذي أريد به، وأنّه لو عمد عامد إلى ألفاظ، فجمعها من غير أن يراعي فيها معنى، ويؤلف منها كلاما، لم تر عاقلا يعتد السهولة فيها فضيلة، لأنّ الألفاظ لا تراد لأنفسها، وإنّما تراد لتجعل أدلة على المعاني، فإذا عدمت الذي له تراد، اختل أمرها فيه، لم يعتد بالأوصاف التي تكون في أنفسها عليها، وكانت السهولة، وغير السهولة فيها واحدة"2. نفهم من خلال هذا الكلام أنّ عبد القاهر الجرجاني لا يقبل اللفظ المتنافر الحروف، ولا السهل.

التعقيد: إنّ التعقيد في الخطاب مذموم عند الباحثين؛ لأنه يمنع الغرض من الكلام ألا وهو المعنى المقصود. حيث نجد أنّ بشر بن المعتمر قد حذر منه قائلا: " إياك والتوعُّر، فإنّ التوعّر يسلمك إلى التعقيد، والتعقيد هو الذي يستهلك معانيك ويشين ألفاظك"3. و" المراد بالتعقيد، هو أن يعثر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سيبويه، الكتاب، ج1، ص: 52.

 $<sup>^{2}</sup>$  - عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، ص:136.

صاحبه فكرك في متصرفه، ويشيك طريقك إلى المعنى، ويوعر مذهبك نحوه، حتى تقسم فكرك في متصرفه، ويشعب ظنك، إلى أن لا تدري من أين تتوصل، وبأي طريق معناه يتحصل "1. أي أنّ تحول بينك وبين فهم الخطاب صعوبة الألفاظ.

ونفهم من خلال ما سبق أن الخطاب الذي تتسم ألفاظه بالتعقيد وعباراته بسوء التركيب، ويستعمل الوحشي من الكلمات، يكون عرضة لعدم القبول والفهم من قبل المتلقى.

### 3) القرآن بين النصية والخطاب:

القرآن الكريم هو كلام الله المعجز؛ "لأنّه يمثل منهج حياة لا ينفصل عن الواقع العملي المعيش للبشر، فالخطاب القرآني خطاب ربّاني صادر منه سبحانه، فهو الخطاب المنزل من الله تعالى إلى نبيه صلى الله عليه وسلم، ويعد من أعظم الخطابات على وجه الأرض من حيث الإعجاز اللغوي والمفردات والمعاني، كما أنّه معصوم من الأخطاء والتحريف، وغير قابل للترجمة حرفيا"2.

<sup>1 -</sup> السكاكي، مفتاح العلوم، ص:416.

<sup>2-</sup>ينظر: محمد بوهند، جماليات الخطاب القرآني وإعجازه البياني، إشراف: محمد طول، أطروحة لنيل شهادة الدكتوره، جامعة تلمسان، كلية الآداب واللغات، ص:34.

حَرِكِيمٌ ﴿ إِسُورة المائدة، الآية:38]، فهذه الآية نص بالنسبة إلى القارئ؛ أي أنّ الله تبارك وتعالى نص على هذا في كتابه، فهي قواعد تعليمية وتحذيرية للناس، أمّا كونما خطابا فيتأتّى ذلك من ناحيتين؛ الأولى يتمثل في مخاطبة من الله إلى الناس وهذا يدخل ضمن عملية التواصل والتأثير والتأثر، والثانية إذا طبق حد السرقة فهنا دخلت حيز الاستعمال الواقعي للغة فنقل القرآن من كونه نصّا إلى كونه خطابا "1. أي أنه يمكن القول عن القرآن أنه نصّ وخطاب في نفس الوقت، حيث أن هذه الآية نص كونما موجودة بين دفتي المصحف، وخطابا من حيث كونما حدا من حدود الله تطبق عل السارق.

والخطاب القرآني وحي سماوي إلهي له خصائصه التي تتماشى مع القيم الإنسانية، يعتمد على أسس خطابية، فيتفاعل مع القلب والوجدان، حيث يخص المتلقي بعناية خاصة، فهو رسالة جلية تحرر الإنسان من الخرافة وتربطه بالخالق سبحانه وتعالى. ولا يرتقي أي نص لغوي إلى مستوى النص القرآني، فهو المعجز في تركيبه ويتميز بعدة مميزات.

# 4) مميزات النصّ القرآني:

يتميز النص القرآني بمجموعة من المميزات ذكرها أحمد خليل، وهي:

<sup>1 -</sup> ينظر: إبراهيم أحمد حمد شويحط، عبد القادر مرعي خليل، فضّ الشراكة المفاهمية بين النّص والخطاب، المجلد43، ملحق4، 2016م، ص:1808م، ص:1808م

"-المصدر الإلهي: الله سبحانه وتعالى هو المرسل ألقاه إلى جبريل لينزل به على الرسول صلى الله عليه وسلم، أي أنّه صادر عن الغيب.

-نص لا يتحدّد عمله وأثره في توجيه الحياة المعاصرة لنزوله وإنمّا يمتد إلى توجيه الحياة الإنسانية كلها فهو صالح لكل زمان ومكان.

-النص القرآني خالف ما ألفته العرب من الأنواع الأدبية.

-المعجزة التي خص الله بها النبي صلى الله عليه وسلم، وقد أثبت القرآن الكريم العجز عن الاتيان بمثله، وتحداهم به"1.

ومن مزيد المميزات ما ذكره درّاز في كتابه (النّبأ العظيم) وهي كالآتي:

"-القصد في اللفظ والوفاء بحق المعنى: هذه خاصة لم تُعرف لغير القرآن، فإنّ أبلغ البلغاء من الناس لا يستطيع أن يأتي بكلام لفظه قليل ومعناه واف، فإن حفل باللفظ أضر بالمعنى ، وإذا حفل بالمعنى أضرّ باللفظ.

-خطاب العامة وخطاب الخاصة: وهاتان غايتان تقصر عنهما همم النّاس، فمن يخاطب منهم الأذكياء بالواضح المكشوف نزل بهم مستوى لا يرضونه، ومن يخاطب العامة باللمحة والإشارة حملهم على ما لا يطيقون.

~ 83 ~

<sup>. 13:</sup>مد خليل، دراسات في القرآن، دار النهضة، بيروت، 1969م، ص $^{-1}$ 

-إقناع العقل وإمتاع العاطفة: في النفس قوتان، قوة تفكير وقوة وجدان. وحاجة كل واحد منهما غير حاجة الأخرى. ولا تجد بليغا يفي لك بحاجة القوتين في عبارة واحدة ولكنك تجده في القرآن الحكيم، في أجمل صورة وأوضح بيان.

-البيان والاجمال: القرآن يستثمر برفق أقل ما يمكن من الألفاظ في أكثر ما يمكن من المعاني يستوي في ذلك مواضع إجماله. التي يسميها الناس مقام الإيجاز، ومواضع تفصيله التي يسمونها الإطناب"1. إذًا الخطاب القرآني له خصوصيته التي يتحقق من خلالها الإعجاز المطلق.

# المبحث الثالث: أنواع الخطاب القرآني.

تنوع الخطاب العربي واختلف باختلاف مرجعيته، والخطاب القرآني يأتي على رأس كل هذه الخطابات، والذي هو مناط بحثنا. لقد أشار السيوطي إلى أنّ القرآن أنزل على ثلاثين نوعا من أنواع الخطاب، وأشار إلى أنّ على صاحب التفسير الإلمام بها ومعرفتها وإلاّ وقع في الخطأ. وهي: "المكي والمدني، الناسخ والمنسوخ، المحكم والمتشابه، التقديم والتأخير، المقطوع والموصول، السبب والإضمار، الخاص والعام، الأمر والنهي، الوعد والوعيد، الحدود والأحكام، الخبر والاستفهام، الأبمّة والحروف

~ 84 ~

\_

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر:درّاز، النبأ العظيم، ص:103 $^{-1}$ 1. نقلا عن كتاب:عبد العظيم إبراهيم محمد المرطعي، خصائص التعبير القرآني وسماته البلاغية، مكتبة وهبة، القاهرة، ط1، 1992م، ج1، ص:163 $^{-1}$ 63.

المصرفة، الإعذار والإنذار، الحجة والاحتجاج، المواعظ والأمثال والقسم"1. كما تعددت أنواع الخطاب القرآني بحسب المخاطب وطبيعة الموقف.

"-كخطاب الجنس: قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعۡبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَكَافُهُ وَلَاَيْدَ عَلَيْكُمْ لَتَّقُونَ ﴾ [سورة البقرة، الآية: 21].

-خطاب النوع: قال تعالى: ﴿يَنبَنِيٓ إِسۡرَءِيلَ ٱذۡكُرُواْ نِعۡمَتِيَ ٱلَّتِيٓ أَنْعَمْتُ عَلَيۡكُمْ وَأُوفُواْ بِعَهۡدِيۤ أَلَّتِيۡ ٱلْتَعۡمُتُ عَلَيۡكُمْ وَأُوفُواْ بِعَهُدِيَ أُوفِ بِعَهُدِكُمْ وَإِيَّنِي فَٱرْهَبُونِ ﴾ [سورة البقرة، الآية: 40].

-خطاب المدح: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ يَكُونُ اللَّهِ عَمَانَ، الآية: ] 103.

-خطاب الذم: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَعْتَذِرُواْ ٱلۡيَوْمَ ۗ ۞ [سورة التحريم، الآية: 7].

-خطاب الكرامة: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَنفِقِينَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَنفِقِينَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهُ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَنفِقِينَ ۗ إِنَّ ٱللَّهُ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنَنفِقِينَ ۗ إِنَّ ٱللَّهُ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ ۗ إِنَّ ٱللَّهُ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ ۗ إِن اللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ ۗ إِن اللَّهَ عَلَى اللَّهُ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ ۗ إِن اللَّهُ وَلَا تُطِعِ اللَّهُ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ ۗ إِن اللَّهُ وَلَا تُطِعِ اللَّهُ وَلَا تُطِعِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا ﴿ وَقُولُهُ عَلَامًا عَلَيْمًا حَكِيمًا إِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمًا حَكِيمًا فَي الللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمًا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى

<sup>. 172:</sup> السيوطي، معترك الاقران في إعجاز القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، مج1، ط1 ، 1977م، ص172.

أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَقْوَمُ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ وَإِن لَمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّةُ اللللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللَّةُ الل

-خطاب الإهانة: كقوله تعالى: ﴿فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴿ اللَّهِ:34].

-خطاب التهكم: قال تعالى: ﴿ ذُقُ النَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَرِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

-خطاب العين، والمراد به الغير: قال تعالى: ﴿يَتَأَيُّمَا النَّبِيُّ اَتَّقِ اللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَالْمَنفِقِينَ اللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَٱلْمُنفِقِينَ أَيِلَ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ السورة الأحزاب، الآية: 1].

-الخطاب له والمراد أمّته صلى الله عليه وسلم، وخطاب الجمادات: في قوله تعالى: ﴿فَقَالَ هَا وَالْمَرْضَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وخطاب الجمادات: في قوله تعالى: ﴿فَقَالَ هَا وَلَلْأَرْضَ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّالَّالَّا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ

-خطاب التهييج: قال تعالى: ﴿عَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوۤاْ إِن كُنتُم مُّوۡمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّه

-خطاب التحنن و الاستعطاف: قال تعالى: ﴿ قُلْ يَنعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ مِهُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ ﴾ [سورة الزمر، الآية:53].

-خطاب التحبب: قال تعالى: ﴿ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْءً [سورة مريم، الآية:42].

-خطاب التعجيز: قال تعالى: ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلُهِۦَ ﷺ [سورة البقرة، الآية:23].

-خطاب المعدوم، ويصح ذلك تبعا لموجود: قال تعالى: ﴿يَنبَنِي ءَادَمَ ﴿ اسورة الأعراف، الآية: 26]، فإنّه خطاب لأهل ذلك الزمان ولكل من بعدهم. بالإضافة إلى أوجه أخرى، فهناك من جعلها أكثر من ثلاثين وجها"1.

أما الزركشي فقد جعلها ثلاثا وثلاثين وجها<sup>2</sup> في كتابه (البرهان في علوم القرآن)، نذكر منها ما لم يذكره السيوطي، تجنبا للتكرار:

<sup>. 179–174:</sup> السيوطي، معترك الاقران في إعجاز القرآن، ص174–179.

<sup>. 132:</sup> ينظر: الزركشي، البرهان في علوم القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، 2012م، -1، ص

-خطاب العام والمراد به العموم: قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفَ وَشَيْبَةً ۚ كَالَقُ مَا يَشَآءُ ۖ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴿ ﴾. ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً ۚ كَالُقُ مَا يَشَآءُ ۖ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْقَدِيرُ ﴾. [سورة الروم، الآية: 54].

-خطاب الخاص والمراد به الخصوص: قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُّ وُجُوهُ وَتَسَوَدُ وُجُوهُ ۖ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ الَّذِينَ وُجُوهُ وَتَسَوَدُ وُجُوهُ ۖ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ اللَّهِ وَعُولًا اللَّهِ مَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴿ ﴾. [سورة آل عمران، الآية: 106].

-خطاب العام والمراد به الخصوص: قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَاتِ أَلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَاتِ أَلَّذِينَ اللَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ الْحُجُرَاتِ أَلَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ إِلَا الْعَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عُلِي اللَّهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِ

-خطاب الخاص والمراد به العموم: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزُوا جَكَ ٱلَّتِي ءَاتَيْتَ أُجُورَهُرَ قَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَآءَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّكِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَلَتِكَ ٱلَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَٱمْرَأَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ

 $<sup>^{1}</sup>$  – الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ص $^{1}$ 

أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِحَهَا خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضَنا عَلَيْهِمْ فِي الْرَوْجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنهُمْ لِكَيْلاَ يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَارَ اللّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا فَي الْرَوْدِيةِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنهُمْ لِكَيْلاَ يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَارَ اللّهُ عَلَوهُ وَبَة اللّهُ عَلَي اللّه عليه الله عنه لا تحل الموهوبة لغيرك ولو أنّ امرأة وهبت نفسها لرجل لم تحل له حتى يعطيها عكرمة رضي الله عنه لا تحل الموهوبة لغيرك ولو أنّ امرأة وهبت نفسها لرجل لم تحل له حتى يعطيها شيئا، وقال الزهري: لا تحل الهبة لأحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم " أ. ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَالَ اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَيه وسلم " أ. وجرى أبو يوسف فأقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّلُوةَ فَلْتَقُمْ طَآبِهَةٌ مِّهُم مَعَكَ ﴾. [سورة النساء، الآية:102]. وجرى أبو يوسف على الله عليه وسلم وأجاب الجمهور بأنه لم على الظاهر فقال: "إن صلاة الخوف من خصائص النبي صلى الله عليه وسلم وأجاب الجمهور بأنه لم يذكر (فيهم) على أنه شرط بل على أنه صفة حال والأصل في الخطابات أن يكون لمعين"2.

-خطاب الجمع بلفظ الواحد: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴿ ﴾ . [سورة الانفطار، الآية: 06].

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن أبي حاتم، تفسير ابن أبي حاتم، مصر، 1968م، ج4، ص $^{-1}$ 

<sup>.70:</sup> حالسرخسي، المبسوط، دار الكتب العلمية، 2000م، ج2، ص $^{2}$ 

-خطاب الواحد بلفظ الجمع: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَٱعْمَلُواْ صَالِحًا ۗ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ وَاللَّهِ عَلَيه وسلم وحده، بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ فَهُ وَ خَطَابِ لَه صَلَى الله عَلَيه وسلم وحده، إذ لا نبي معه و لا بعده "1.

-خطاب الواحد بلفظ الاثنين: قال تعالى: ﴿ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعُوتُكُمَا فَٱسۡتَقِيمَا وَلَا الواحد بلفظ الاثنين: قال تعالى: ﴿ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعُوتُكُمَا فَٱسۡتَقِيمَا وَلَا تَتَبِعَآنٌ سَبِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ . [سورة يونس، الآية:89].

"بأنّ الخطاب لموسى عليه السلام وحده؛ لأنه الداعي، وقيل لهما؛ لأنّ هارون أمّن على دعائه والمؤمن أحد الداعين"2.

-خطاب الاثنين بلفظ الواحد: قال تعالى: ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَـمُوسَىٰ ﴿ الورة طه، الآية: 49]؛ أي ويا هارون "وفيها وجهان: أحدهما: أنّه أفرده بالنداء لإدلاله عليه بالتربية. والآخر: لأنّه صاحب الرسالة والآيات، وهارون تبع له؛ وهو: أن هارون لما كان أفصح من موسى، نكب فرعون عن خطابه، حذرا من لسانه"3.

<sup>1 -</sup>الخزرجي أبو جعفر، تفسير الخزرجي، دار الكتب العلمية، بيروت، 2008م، ص:250.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن عطية، المحرر الوجيز، دار الكتب العلمية، بيروت، 2008م، ج4، ص:46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن عطية، المحرر الوجيز، ص:46.

-خطاب الاثنين بلفظ الجمع: قال تعالى: ﴿ وَأُوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأُخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَٱجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰة ۗ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة يونس، بمِصْرَ بُيُوتًا وَٱجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰة ۗ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة يونس، الآية:87].

-خطاب الجمع بلفظ التثنية: قال تعالى: ﴿ أَلَقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كُفَّارٍ عَنِيدٍ ﴿ ﴾ [سورة ق، الآية:24].

-خطاب الجمع بعد الواحد: قال تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتَلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُرُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَّبِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ قِعَمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُرُ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَّبِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْمُحْرَةِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مُّبِينٍ ﴿ السورة يونس، الآية: 61] . "جمع في الفعل الثالث ليدل على أن الأمة داخلون مع النبي صلى الله عليه وسلم" ألله عليه وسلم" أصحطاب الاثنين بعد الواحد: قال تعالى: ﴿ قَالُوٓا أَجْفَتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدُنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا وَتَكُونَ لَكُمَا ٱلْكِمْرِيَآءُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا خُنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ ﴿ الورة يونس، الآية: 78].

<sup>1 -</sup> ابن الجوزي، تذكرة الأريب في تفسير الغريب، دار الكتب العلمية، بيروت، 2004م، ص:155.

-خطاب العين والمراد به الغير: قال تعالى: ﴿ عَفَا ٱللَّهُ عَنَاكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكَ الْحَافِينَ وَهُو اللَّهِ عَنَاكَ اللَّهُ عَنَاكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكَ الْمَنافقين وهو اللَّذِينَ صَدَقُواْ وَتَعْلَمَ ٱلْكَذِبِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى المَنافقين وهو فَي الحقيقة عتاب راجع إليهم، وإن كان في الظاهر للنبي صلى الله عليه وسلم "1.

-خطاب الغير والمراد به عين المخاطب: قال تعالى: ﴿لَقَدُ أَنزَلْنَاۤ إِلَيْكُمۡ كِتَنبًا فِيهِ ذِكْرُكُمۡ الْحَاطِبِ قَالَ عَالَى: ﴿لَقَدُ أَنزَلْنَاۤ إِلَيْكُمۡ كِتَنبًا فِيهِ ذِكْرُكُمُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [سورة الأنبياء، الآية: 10].

-خطاب العام الذي لم يقصد به مخاطب معين: قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَ وَ السَلَمَ وَ السَّمَ وَالسَلَمَ وَالسَلَمَ وَالسَلَمَ وَالسَلَمَ وَالسَمَا وَالسَّمَ وَالسَّمَ وَالسَلَمَ وَالسَّمَ وَالسَّمَ وَالْمَا مَا مَا اللّمَ السَلَمَ السَلَمَ السَلَمَ السَلَمُ السَلَمَ ال

<sup>1 -</sup> ابن الجوزي، تذكرة الأريب في تفسير الغريب، ص:139.

-خطاب التلوين والالتفات: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُا ٱلنَّبِيُ إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّ بِ نَّ وَالْتَفَاتِ: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُا ٱلنَّهِ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخُرُجُو مَن يَأْتِينَ وَأَخْصُواْ ٱلْعِدَّةَ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ رَبَّكُمْ لَا تَخْرِجُوهُ رَبِّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجُونَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ وَأَخْصُواْ ٱلْعِدَةَ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ رَبَّكُمْ لَا تَخْرِي لَعَلَّ ٱللَّهُ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ أَلَا تَدْرِي لَعَلَّ ٱللَّهُ عَدْ خَلِكَ أَمْرًا ﴿ يَهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

-خطاب التحذير والتلقين: قال تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ وَسَعَةُ لِلَّذِينَ أَلَّهِ وَاسِعَةُ لِإِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ في هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ السورة الزمر، الآية: 10].

-خطاب العرض: قال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيًّا فِي ﴾ [ سورة مريم، الآية: 42].

-خطاب الاستغاثة: قال تعالى: ﴿ وَنَادَوْاْ يَهُ مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ قَالَ إِنَّكُم مَّكِثُونَ ﴿ قَالَ إِنَّكُم مَّكِثُونَ ﴿ قَالَ إِنَّكُم مَّكِثُونَ ﴿ قَالَ إِنَّكُم مَّكِثُونَ ﴾ [سورة الزخرف، الآية: 77].

- خطاب التعجب والحسرة: قال تعالى: ﴿ يَنحَسْرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ ۚ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِۦ يَسْتَهْزَءُونَ ﴿ اسورة يس، الآية: 30] .

-خطاب الخبر والإنشاء معا: قال تعالى: ﴿وَقَالُوۤاْ إِنَّ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا وَمَا خَنُ بِمَبْعُوثِينَ

[ عمران، الآية:29] .

- الخطاب المكي والخطاب المدني: فيه أخرج الحاكم في مستدركه، والبيهقي في الدلائل،" عن عبد الله قال: ماكان ﴿ يَأْ يُهُا الذِينَ آمَنُوا ﴾، أنزل بالمدينة وماكان ﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾، فبمكة "1.

-خطاب الاعتبار: قال تعالى في قوم صالح: ﴿ فَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَـنَقُوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَسِّالَةَ رَسِّالَةً رَسِّالَةً رَسِّالَةً وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِكن لاَّ تُحُبُّونَ ٱلنَّيْصِحِينَ ﴾ [سورة الأعراف، الآية: 79] . خاطبهم بعد هلاكهم؛ كما فعل النبي صلى الله عليه وسلم بأهل بدر.

-خطاب الإغضاب: قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ ۚ وَمَن يَتَوَلَّهُمْ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [سورة الممتحنة، الآية: 9].

<sup>. 1070</sup> المستدرك على الصحيحين، 4252، البيهقي، دلائل النبوة، 3070.  $^{1}$ 

-خطاب التشجيع والتحريض: قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلهِ عَصَفًا كَأَنَّهُم بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ ﴾ [سورة الصف، الآية: 4].

-خطاب التنفير: قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَحِيمٌ ﴿ وَلَا يَخْتُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

-خطاب القرآن للمؤمنين: إنّ الله تعالى "لما خاطب هذه الأمة بالإيمان أولا فإنّه تعالى يعطيهم الأمان من العذاب في النيران يوم القيام. وأيضا فاسم المؤمن أشرف الأسماء والصفات، فإذا كان

يخاطبنا في الدنيا بأشرف الأسماء والصفات، فنرجو من فضله أن يعاملنا في الآخرة بأحسن المعاملات"1.

نستنتج مما سبق أنّ الله عز وجل خاطب الناس جميعا بلفظ العموم، وخاطب الأنبياء والمرسلين عليهم السلام، وخاطب أصناف الناس من المؤمنين والكفار والمشركين، كما أشار إلى المنافقين أيضا، ومعرفة ذلك تكون بالتتبع والاستقراء لآيات القرآن الكريم، وهذا التنوع في أوجه الخطاب فيه دلالة على ثراء الخطاب القرآني وإعجازه، فهو خطاب لجميع الناس باختلافهم، وأنّه صالح لكل زمان ومكان، فهو يدعو من خلال خطاب الناس عامة، والمؤمنون خاصة، إلى المطالب العالية، والفضائل السامية، والتشريعات الهادية لكل خير.

## المبحث الرابع: إعجاز الخطاب القرآني:

حظيت الدارسات في إعجاز الخطاب القرآني باهتمام كبيرة من لدن العلماء والباحثين، ومصنفاتهم الكثيرة في هذا خير دليل على ذلك. و " قد قدم هؤلاء الإعجازيون مستويات حديثة لقراءة نص حديث معجز، حيث اهتموا ببنية الجملة داخل النص القرآني، كما اهتموا بالبنيات الصغرى المكونة للنص، والتغيير الذي يطرأ عليها من حذف أو تقديم أو فصل أو إضمار أو خروج، كما بحثوا في علاقة هذه التحولات بالمستويات السياقية التي تحكم النص، وذلك رغبة منهم في

~ 96 ~

<sup>1 -</sup> فخر الدين الرازي، مفاتيح الغيب التفسير الكبير، دار إحياء التراث العربي، بيروت-لبنان، ط4، ج1، ص:634.

استجلاء غوامض النّص القرآني، والكشف عن خصوصيته التي تنبع من خصوصية التعبير العربي، واعتمدوا في ذلك على التقابل بين اللغة في استعمالها الإنساني واللغة في استعمالها المعجز"1.

و قد بحث العلماء في وجوه الإعجاز القرآني وصنفوا في ذلك كتبا مختلفة، فمثلا؛ أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدّينوري (ت 276هـ) صاحب كتاب (تأويل مشكل القرآن)، يقول في أوله:" الحمد لله الذي نهج لنا سبل الرشاد وهدانا بنور القرآن ولم يجعل له عوجا، بل نزله قيما مفصلا بيّنا، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد ... وقطع بمعجز التأليف أطماع الكائدين وأبانه بعجيب النظم عن حيل المتكلمين، وجعله متلوّا لا يمل على طول التلاوة، ومسموعا لا تمجه الآذان، وغضا لا يخلق على كثرة الترداد، وعجيبا لا تنقضي عجائبه، ومفيدا لا تنقطع فوائده، ونسخ به سالف الكتب، وجمع الكثير من معانيه في القليل من لفظه"2. كما ذكر الطبري أفضلية القرآن على الكتب السابقة بقوله :" من أشرف تلك المعاني التي فضل بما كتابنا سائر الكتب قبله نظمه العجيب، وتأليفه البديع الذي عجزت عن نظم مثل أصغر سورة منه الخطباء، وكلت عن وصف شكل بعضه البلغاء، وتحيرت في تأليفه الشعراء"3.

<sup>1 -</sup>محمد تخريشي، النقد والإعجاز، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2004م، ص:4-5.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن قتيبة الدنيوري، تأويل مشكل القرآن، تح: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{-1}</sup>$ أبو جعفر بن جرير الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، تح: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط1،  $^{-2000}$ م، ج1، ص:199.

وبعد ذلك توسعت الكتابة في علوم البلاغة عامة وفي إعجاز القرآن بشكل خاص. ومن أمثال من ألف في هذا الباب أبو عبد الله محمد بن يزيد الواسطي (ت306هـ)، وسمّى كتابه (إعجاز القرآن البياني). وعبد القاهر الجرجاني (ت471هـ) الذي ألف كتاب (دلائل الإعجاز)، وغيرهم.

#### 1) مفهوم الإعجاز:

لغة: ردّ أحمد ابن فارس (ت395هـ) مدلول الكلمة إلى أصلين، حيث قال: "العين والجيم والزاي أصلان صحيحان، يدل أحدهما على الضعف، والآخر على مؤخر الشيء "1؛ أي يحتمل معنيين الضعف ومؤخرة الشيء.

أما الراغب الأصفهاني (ت502ه) فقد فصل في هذا، فقال: "عجُرُ الإنسان: مؤخره، وبه شبّه مؤخر غيره، قال تعالى: ﴿تَنزعُ النّاسَ كَأَنّهُمْ أَعْجَازُ خَلْلٍ مُّنقَعِرٍ ﴿ وَهُ السّوة عَرْدَهُ اللّهُ اللّهُ عَجْرَا اللّه عَجْرُ اللّه التأخر عن الشيء ، وحصوله عند عجُز الأمر: أي مؤخره، كما ذكر في البدر، وصار في التعارف اسما للقصور عن فعل الشيء ، وهو ضد القدرة، قال تعالى: ﴿أَعَجَزْتُ وَلانا وعَجَزْتُ فلانا وعَجَزتُ فلانا وعَجَزتُ فلانا وعَجَزتُ فلانا وعَجَزتُ فلانا وعَجَزتُ وعَاجِزته عاجزاً ...والعجوز سمّيت لعجزها في كثير من الأمور، قال تعالى: ﴿إِلّا عَجُوزًا فِي النّه عَجُوزًا فِي السّورة الصافات، الآية: 135]، وقال: ﴿ وَأَناْ عَجُوزًا فِي السورة الصافات، الآية: 135]، وقال: ﴿ وَأَناْ عَجُوزًا فِي السّورة الصافات، الآية: 135]، وقال: ﴿ وَأَناْ عَجُوزًا فِي السّورة الصافات، الآية: 135]، وقال: ﴿ وَأَناْ عَجُوزًا ﴿ وَاللّهُ وَأَناْ عَجُوزًا ﴾ [سورة الصافات، الآية: 135]، وقال: ﴿ وَأَنا عَجُوزًا ﴿ وَاللّهُ وَأَناا وَ عَجُوزًا ﴾ [سورة الصافات، الآية: 135]، وقال: ﴿ وَأَنا عَجُوزًا ﴾ [سورة الصافات، الآية: 135]، وقال: ﴿ وَاللّهُ وَأَناا عَجُوزًا ﴾ [سورة الصافات، الآية: 135]، وقال: ﴿ وَاللّهُ وَأَناا وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَأَنَا عَلَهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>1 -</sup> ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، مادة:عجز.

الآية:72] "1. وجاء في مختار الصحاح: "أَعجَزَه الشيء: فاته، وعَجَّزه تعجيزاً: ثبّطه أو نسبه إلى العجز "2. نفهم من خلال هذه المعاني اللغوية أن الإعجاز مرتبط بضعف الإنسان عن الإتيان بنظير ما أعجزه.

واصطلاحا: عرف الكثير من العلماء الإعجاز وفصلوا فيه تفصيلا دقيقا، ومن ذلك ما ذكره الإمام الجرجاني (ت816هـ) في كتابه (التعريفات): "الإعجاز في الكلام هو أن يؤدي المعنى بطريق، هو أبلغ من جميع ما عداه من الطرق"3. أي التعبير عن المعنى في أرقى صور الكلام. ويضيف الباقلاني (ت403هـ) في كتابه (سرّ إعجاز القرآن) بقوله: "واعلم أنّ القرآن إنّما صار معجزا؛ لأنّه جاء بأفصح الألفاظ، في أحسن نظم التأليف، مضمنا أصح المعاني... ومعلوم أنّ الإتيان بمثل هذه الأمور والجمع بين أشتاتها حتى تنتظم وتتسق أمر تعجز عنه قوى البشر، ولا تبلغه قدرهم: فانقطع الخلق دونه، وعجزوا عن معارضته بمثله، أو مناقضته في شكله وأني لهم ذلك وأمر معاناة المعاني التي تحملها الألفاظ، شديد بالغ الشدة لأنَّما نتائج العقول، و ولائد الأفهام ، وبنات الأفكار"4، ثمّ يجعل العلاقة بين الإعجاز واختيار اللفظ، أساسا بلاغيا للمفردة القرآنية، وهذا سر الإعجاز الذي بحر قريش والعرب كافة، يقول: "إنّ عمود هذه البلاغة التي تجتمع لها هذه الصفات هو وضع كل نوع من الألفاظ التي تشتمل عليها فصول الكلام موضعه الأخص الأشكل به الذي إذا أبدل مكانه غيره جاء

الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، تح: صفوان عدنان الداودي، دار القلم ، دمشق، ط1، 1991م، مادة: عجز الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، تح: صفوان عدنان الداودي، دار القلم ، دمشق، ط1، 1991م، مادة: عجز المنافعة المن

<sup>2 -</sup>مختار الصحاح، تح: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية، بيروت، ط5، 1999م، مادة:عجز.

<sup>3 -</sup>الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، تح: جماعة من العلماء، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1983م، ص:31.

<sup>4 -</sup>الباقلاني، إعجاز القرآن، تح: السيد أحمد صقر، ص:15.

منه: إمّا تبدل المعنى الذي يكون منه فساد الكلام، وإمّا ذهاب الرونق الذي يكون معه سقوط البلاغة "1. أي أنّ عمود البلاغة هو ترتيب الألفاظ وفق النسق المتعارف عليه الذي لا يصح بتبديل مراتب تلك الألفاظ، إلا واختل معه المعنى أو سقط جماله.

أمّا مصطفى صادق الرافعي فقد عرّف الإعجاز بقوله: "وإنّما الإعجاز شيئان: أوّلهما: ضعف القدرة الإنسانية في محاولة المعجزة، ومزاولته على شدة الإنسان واتصال عنايته، وثانيهما: استمرار هذا الضعف على تراخي الزمن وتقدمه، فكأنّ العالم كله في العجز إنسان واحد، ليس له غير مدّته المحدودة بالغة ما بلغت"2. يفهمنا مصطفى صادق الرافعي من خلال كلامه، لا محدودية الإعجاز القرآني.

#### 2) وجوه الإعجاز القرآني:

نزل القرآن الكريم على قوم ألفوا التباهي بالكلام الفصيح البليغ، فأعجزهم الله بكتابه الذي خضعت لعظمته وجلال نظمه جهابذة الفصاحة وسلاطين البلاغة، وعجزوا عن الإتيان بمثله فالله تعالى "نزل القرآن على الكريم على رسوله صلى الله عليه وسلم في قوم هم أهل الفصاحة والبيان، وأرباب البلاغة والتبيان...فلما جاءهم القرآن أعلى بيانا، وأعظم فصاحة، تحداهم فأعجزه عن بلوغه، حتى إذا سمعه الأعرابي الأمى أسره بيانه وإعجازه، وخفقت له جوارحه، وهزّته آياته وعلم أنه كلام

98. ينظر: مصطفى صادق الرافعي، إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، دار الكتاب العربي، بيروت، ط $^2$ 005م، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الباقلاني، إعجاز القرآن، ص:16.

فوق كلام البشر"1. ولقد تحدى الله العرب بأن يأتوا بمثل كلامه، فلم يستطيعوا حتى الإتيان بآية منه فسطر الله ذلك في القرآن بقوله: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةِ مِّن مِثْلِهِ، وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ السورة البقرة،الآية: 23]. وقال أيضا: ﴿قُل لَّإِنِ ٱجۡتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلۡجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا ٱلۡقُرۡءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ إِسُورَةُ الْإِسْرَاءُ،الْآيَةُ:88]، فقد تحدى القرآن الكريم الإنس والجن على أن يأتوا بمثله، لهذا وقف العلماء أمام كتاب الله يبحثون عن السر الذي أعجز العرب القدماء، فبذلوا جهودا عظيمة وقدّموا نظريات متعددة، و أراء مختلفة، "فهم وإن اتّفقوا على إعجازه ، فإخّم اختلفوا في كونه يظهر بوجه واحد أم بوجوه متعددة، فقد ذهب جمهور العلماء إلى أنّ الإعجاز البياني هو الأساس، ثم اختلفوا بعد ذلك ، فمنهم من اقتصر عليه، ومنهم من أضاف إليه وجوها أخرى"2.

هذا الاختلاف في الآراء خير شاهد على إعجاز القرآن الكريم، فهو الذي وجد فيه الباحث اللغوي غايته، ووجد فيه عالم الشريعة كل الأحكام التي تسير حياه الناس، "فالإعجاز إعجاز تحد وهو مطلق لا يتوقف عند حدود اللغة والبيان والفصاحة والبلاغة... وإعجاز القرآن إعجاز مطلق، فهو معجز بكل ما فيه، ومن الخطأ أن نتصور الإعجاز في جانب محدود، فالإعجاز الإلهي إعجاز متعدد

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر: عدنان علي رضا، دور المنهج الرباني في الدعوة الإسلامية، دار الشهاب، باتنة، الجزائر، ط $^{-1}$ 0، ص $^{-1}$ 0.

 $<sup>^{2}</sup>$  -ينظر: د.مصطفى مسلم، مباحث في إعجاز القرآن، دار القلم، دمشق، ط $^{3}$ 00 م، ص $^{2}$ 113.

الجوانب، لا يتوقف عند حدود الزمان أو المكان، وهو مستمر إلى يوم الدين، ويمتد الإعجاز لكي يشمل حفظ الله للقرآن، ولعل الحفظ هو الإعجاز الأكبر والأوضح والأكمل، ولولا حفظ الله للقرآن لله الشراف الله الشراف الرأي والاجتهاد وتعدد الطوائف لما استطاع أن يظل على امتداد السنين وتكاثر الفتن فيها، واختلاف الرأي والاجتهاد وتعدد الطوائف محدد النص، واضح العبارة، متميزا في رسمه، يحتكم إليه في كل موقف، ويحتج فيه في كل حكم، ويجد الجميع فيه ما يبتغون من هداية و إرشاد"1.

لهذا نجد أن الإعجاز عند الإمام الرماني (ت384هـ) لا يقتصر: "على وجه واحد، بل ذكر وجوها عدة له، وهي: ترك المعارضة مع توفر الدواعي وشدّة الحاجة، التحدّي للكافة، الصرفة، البلاغة، الأخبار الصادقة عن الأمور المستقبلة، نقض العادة، القياس بكل معجزة"2. والإمام الخطابي (ت388هـ) يرى: "أنّ القرآن معجز بفصاحة ألفاظه، وحسن تأليفه وصحة معانيه. هذا من جهة ومن جهة أخرى، فقد لفت الأنظار إلى صنيع القرآن في القلوب، وتأثيره في النفوس"3. أي أنّ الإعجاز يكمن في الفصاحة وحسن السبك من جهة، وتأثير معانيه في قلوب الناس من جهة أخرى.

وعند مواصلة البحث في أقوال العلماء نجد أنّ الإمام الباقلاني (ت403هـ) قد قسم الإعجاز إلى ثلاثة أوجه: "الأوّل: الإخبار عن الغيوب، والثاني: كان معلوما من حال النبي صلى الله عليه وسلم أنّه كان أميّا لا يكتب ولا يحسن القراءة، ثم أتى بجملة ما وقع وحدث من عظيمات الأمور،

<sup>1 -</sup> ينظر: محمد فاروق النّبهان، المدخل إلى علوم القرآن الحكيم، دار عالم القرآن، حلب، ط1، 2005م، ص: 221.

<sup>2-</sup>ينظر: الرماني، الخطابي، عبد القاهر الجرجاني، ثلاث رسائل في الإعجاز القرآني، تح:محمد خلف الله أحمد، د.محمد سلام زغلول، دار المعارف، مصر، ط3، ص:75.

<sup>3 -</sup>ينظر:نفسه، ص:72.

ومهمات السير من حين خلق الله آدم إلى حين مبعثه، والثالث: بديع نظم القرآن، وعجيب تأليفه، وأنّه متناهٍ في البلاغة إلى الحد الذي يُعلم عجز الخلق عنه"1. ثم شرح الوجه الخاص باللغة والنظم: "فالذي يشتمل عليه بديع نظمه المتضمن للإعجاز وجوه: منها ما يرجع إلى الجملة، وذلك أنّ نظم القرآن على تصرف وجوهه، وتباين مذاهبه خارج عن المعهود من نظام جميع كلامهم، ومباين للمألوف من ترتيب خطابهم، وله أسلوب يختص به، ويتميز في تصرفه عن أساليب الكلام المعتاد"2. وكذلك "أنّه ليس للعرب كلام مشتمل على هذه الفصاحة والغرابة والتصرف البديع، والمعاني اللطيفة، والفوائد الغزيرة، والحكم الكثيرة، والتناسب في البلاغة، والتشابه في البراعة، على هذا الطول وعلى هذا القدر"<sup>8</sup>؛ أي أنّ العرب لم تألف مثل نظم القرآن في كلامها.

وهذا ما أكده عبد القاهر الجرجاني (ت471هـ) حين اعتمد على وجه واحد للإعجاز، الذي اصطلح عليها بنظرية النظم وهو يظهر في الكلمات المضمومة بعضها إلى بعض، لا في الكلمات المفردة، وقد عبر الشيخ عبد القاهر عنه "بالنظم" 4. يتميز الجرجاني عن غيره "باعتماده على الذوق البياني والفطرة النقية الصافية التي مكّنته من استكشاف آفاق جديدة من معاني الإعجاز لم يدركها من كتبوا في الإعجاز في إطار مقاييسهم المنطقية ومعاييرهم الكلامية ونظرتهم الفلسفية، فالإعجاز

<sup>1</sup> -ينظر: أبو بكر الباقلاني، إعجاز القرآن، ص:69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر: نفسه، ص:35.

 $<sup>^{3}</sup>$  -ينظر: أبو بكر الباقلاني، إعجاز القرآن، ص:70.

<sup>4 -</sup> ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص:458-467.

يدرك بالعقل من خلال مقاييسه الثابتة ويدرك بالفطرة والذوق من خلال اكتشاف آفاق جمالية في النص القرآني"1.

واعتبر (الملائمة بين الألفاظ)، " هي أساس الفضيلة في البيان العربي، فاللفظة لا تستمد مكانتها من ذاتها، ولو كان كذلك لتساوى الكتاب والأدباء في مكانتهم، ولكن يقع التفاضل بين هؤلاء بحسب قدرتهم على إيجاد التلاؤم بين اللفظة واللفظة التي تليها، فالكلمة الواحدة قد تكون حسنة في موضع ومستقبحة في موضع آخر، مقبولة في عبارة ومرفوضة في عبارة أخرى، وفرق الجرجاني بين حروف منظومة وكلم منظومة ، فنظم الحروف تواليها في النطق ونظم الكلم مراعاة المعاني في النظم وترتيبها بطريقة ملائمة و معبرة، كالنسج والتأليف والصياغة والبناء والوشي والتحبير، بحيث يكون الوضع والترتيب خاضعا لمعايير وأقيسة ومرجحات بحيث لو تمّ استبدال هذا الترتيب بغيره لما صحّ النظم ولما استقام أمره"2. قال: "فقد اتّضح اتّضاحا لا يدع للشك مجالا أنّ الألفاظ لا تتفاضل من حيث هي ألفاظ مجردة ولا من حيث هي كلم مفردة، وأنّ الألفاظ تثبت لها الفضيلة وخلافها في ملائمة معنى اللفظة التي تليها أو ما أشبه ذلك مما لا تعلق له بصريح اللفظ، ومما يشهد لذلك أنَّك ترى الكلمة تروقك وتؤنسك في موضع، ثمّ تراها بعينها تثقل عليك وتوحشك في موضع آخر". $^{3}$ يؤكد الجرجاني في هذا الموضع على أن الجمال في اللغة سببه التلاؤم بين الكلمات لا الكلمات المفردة المعزولة عن بعضها البعض.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر: محمد فاروق النبهان، المدخل إلى علوم القرآن الكريم، ص: 241.

<sup>2 -</sup> ينظر: محمد فاروق النبهان، المدخل إلى علوم القرآن الكريم، نقلا عن عبد القاهر الجرجاني، ص: 241.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> -عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص:93.

وقال بعد ذلك: "والفائدة في معرفة هذا الفرق أتك إذا عرفته عرفت أنّ ليس الغرض بنظم الكلم أن توالت ألفاظها في النطق ، بل أن تناسقت دلالتها وتلاقت معانيها على الوجه الذي اقتضاه العقل، وكيف يتصور أن يقصد به إلى توالي الألفاظ في النطق بعد أن ثبت أنّه نظم يعتبر فيه حال المنظوم بعضه مع بعض ، وأنّه نظير الصياغة والتحبير والتفويق والنقش وكل ما يقصد به التصوير" وأكّد هذا المعنى بقوله: "واعلم أنّك إذا رجعت إلى نفسك علمت علما لا يعترضه الشك أنّ لا نظم في الكلم ولا ترتيب حتى يعلق بعضها ببعض ويبنى بعضها على بعض وتجعل هذه بسبب من تلك، هذا ما لا يجهله عاقل ولا يخفى على أحد من النّاس" على هذا ما لا يجهله عاقل ولا يخفى على أحد من النّاس 2. هاهنا يركز على الاتساق اللفظي والدلالي.

وختم عبارته بقوله: "إذا لم يكن في الكلم نظم ولا ترتيب إلا بأن يصنع بما هذا الصنيع ونحوه، وكان ذلك كله مما لا يرجع منه إلى اللفظ شيء ومما لا يتصور أن يكون فيه ومن صفته بان بذلك أنّ الأمر على ما قلناه من أنّ اللفظ تبع للمعنى في النظم، وأنّ الكلمة تترتب في النطق بسبب ترتيب معانيها في النفس، وأخمّا لو خلت من معانيها حتى تتجرد أصواتا وأصداء حروف لما وقع في ضمير ولا هجس في خاطر أن يجب فيها ترتيب ونظم، وأن يجعل لها أمكنة و منازل، وأن يجب النطق بمذه قبل النطق بتلك"3.

<sup>1 -</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص:96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> –نفسه، ص: 100.

<sup>.100</sup>: صنفسه، ص $^{3}$ 

غلص إلى أنّ القرآن الكريم هو الكتاب الذي أُحكم بناؤه ونسجه، فليس فيه تركيب ولا لفظ ولا صوت إلا وقد وضع الموضع اللائق به. والبحث في الإعجاز من داخل النص يعود إلى ما تضمنه من أخبار وقصص الأقوام الغابرة، وما يحمله من أمور غيبية، وفي حسن تأليفه وفصاحته وبلاغته، وفي أسلوبه المحكم وغير المألوف الذي لم يعرفه بلغاء العرب.

#### الغدل الثالث

#### دراسة تطبيقية لربع يس

### المبحث الأول: تدوين السورة والتعريف بها.

-التعريف بسورة يس: التسمية، سبب النزول، موضوعات السورة، فضائل السورة.

### المبحث الثاني: الآليات الداخلية البانية للتحليل الصوتي في ربع يس (الإيقاع الداخلي)

- 1) إحصائية مخارج وصفات حروف السورة.
  - 2 التحليل المقطعي لربع يس.
  - 3) تجسيد النبر على ربع يس.
  - 4) تجسيد التنغيم على ربع يس.

#### المبحث الثالث: الآليات الخارجية البانية للتحليل الصوتي في ربع يس (الإيقاع الخارجي)

- 1) الفاصلة القرآنية:
- 2) التكرار في ربع يس:
- 3) المخالفة الصوتية في ربع يس:
- 4) المماثلة الصوتية في ربع يس:

### المبحث الرابع: الخطابات القرآنية في ربع يس.

نحاول من خلال هذا الشّق التطبيقي أن نسقط تلك الجوانب النظرية التي تعرضنا إليها في الفصلين الأوّلين على ربع يس، محاولين ولو بالشيء اليسير إحصاءها وتحليلها.

المبحث الأول: تدوين السورة والتعريف بها.

### قال الله تعـــالى: بِشَمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿يس ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمِ ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيم ﴿ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمۡ فَهُمۡ غَنفِلُونَ ﴿ لَقَدۡ حَقَّ ٱلْقَوۡلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ١ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِيَ إِلَى ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُّقْمَحُونَ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ١ وَسَوَآءُ عَلَيْهِ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْر لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِنَّمَا تُنذِرُ مَن ٱتَّبَعَ ٱلذِّكرَ وَخَشِي ٱلرَّحْمَانَ بِٱلْغَيْبِ ۗ فَبَشِّرَهُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ ۞ إِنَّا نَحْنُ نُحْى ٱلْمَوْتَى ٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَا تَكِهُمْ ۚ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَكُ فِي إِمَامِ مُّبِينِ ﴿ وَٱضۡرِبۡ لَهُم مَّثَلاً أَصۡحَكَبَ ٱلۡقَرۡيَةِ إِذۡ جَآءَهَا ٱلْمُرۡسَلُونَ ﴿ إِذۡ أَرۡسَلۡنَاۤ إِلَيۡهِمُ ٱتَّنۡيَن فَكَذَّ بُوهُمَا فَعَزَّزۡنَا بِثَالِثِ فَقَالُوۤاْ إِنَّاۤ إِلَيْكُم مُّرۡسَلُونَ ﴿ قَالُواْ مَآ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُنَا وَمَآ أَنزَلَ ٱلرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَكْذِبُونَ ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا

يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴿ وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴿ قَالُوٓاْ إِنَّا تَطَيَّرُنَا بِكُمْ ۖ لَإِن لَّمْ تَنتَهُواْ لَنَرْجُمَنَّكُمْ وَلَيَمَسَّنَّكُم مِّنَّا عَذَابٌ أَلِيمُ ﴿ قَالُواْ طَتِبِرُكُم مَّعَكُمْ ۚ أَبِن ذُكِّرْتُم ۚ بَلَ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ ﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ قَالَ يَنقَوْمِ ٱتَّبِعُواْ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ ٱتَّبِعُواْ مَن لَا يَسْئَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴿ وَمَا لِيَ لَاۤ أَعۡبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَإِنَّهُ مِن دُونِهِ } وَالِهَةً إِن يُردَنِ ٱلرَّحْمَانُ بِضُرِّ لَّا تُغْن عَنِّي شَفَعَتُهُمْ شَيًّا وَلَا يُنقِذُونِ ﴿ إِنِّي إِذًا لَّفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ إِنِّي الزِّي ءَامَنتُ بِرَبِّكُمْ فَأَسْمَعُونِ ﴿ قِيلَ ٱدۡخُل ٱلۡجُنَّةَ ۗ قَالَ يَلَيۡتَ قَوۡمِي يَعۡلَمُونَ ﴿ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلۡمُكّرَمِينَ ﴿ ﴿ وَمَاۤ أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِه مِن جُندٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا كُنَّا مُنزلِينَ ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَ حِدَةً فَإِذَا هُمْ خَمِدُونَ ﴿ يَحَسِّرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ ۚ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولِ إِلَّا كَانُواْ بِهِـ يَسْتَهْزَءُونَ ﴿ أَلَمْ يَرَوْاْ كُرْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ وَإِن كُلُّ لَّمَّا جَمِيعُ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴿ وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّتٍ مِّن خَيلِ وَأَعْنَبٍ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ ﴿ لِيَأْكُلُواْ مِن تَمَره - وَمَا عَمِلَتْهُ أَيْدِيهِم اللَّهُ أَفَلَا يَشَكُرُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللّ

تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَحُ مِنْهُ ٱلنّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ﴿ وَٱلشَّمْسُ جَرِى لِمُسْتَقَرِّلَهَا ۚ ذَٰ لِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ وَٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلنَّهُم مُظْلِمُونَ ﴿ وَٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي هَا أَن تُدْرِكَ ٱلْقَمَرُ وَلَا ٱلنَّيْلُ مَنازِلَ حَتَىٰ عَادَ كَٱلْغُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي هَا أَن تُدْرِكَ ٱلْقَمَرُ وَلَا ٱلنَّيلُ مَنازِلَ حَتَىٰ عَادَ كَٱلْغُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ وَءَايَةٌ هُمْ أَنّا حَمْلَنَا ذُرِّيَّهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ سَايِقُ ٱلنّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿ وَءَايَةٌ هُمْ أَنّا حَمْلَنَا ذُرِّيَّهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ وَالنّهُ النّهُ اللّهُ مُ النّهُ وَمَلِكَ الْمُمْ مَن مِثْلُكِ مَن مِثْلُهِ مَا يَرْكَبُونَ ﴿ وَإِن نَشَأْ نُغُرِقَهُمْ فَلَا صَرَحَ فَلُمُ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَّا لَهُمْ اتّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلّاكُمْ لَكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلّاكُمْ لَكُونَ وَ إِلَا يَشَلُ لَهُمُ ٱللّهُ وَا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلّاكُمْ لَكُولُونَ وَ إِلّا لَهُمْ النّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَّاكُمْ لَعَلّاكُمْ لَعَلّالِكُ اللّهُ مُ النّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلّاكُمُ لَكُولُ اللّهُ مُ اللّهُ وَلَا هُمُ اللّهُ وَلَا عَلَى لَلْهُمُ اللّهُ وَلَا عَلَى لَهُمْ اللّهُ وَلَا عَلَى لَلْهُ مُ اللّهُ وَلَا عَلَى لَكُمْ لَعَلّالِكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ الْمُعُلِيلُولُ الْمَالِكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُ اللّهُ وَلَا عَلَى لَلْهُمُ اللّهُ الْعَلْمُ لَعُلُولُ الْمُ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ

#### التعريف بسورة يس:

نحن أمام سورة عظيمة من سور القرآن الكريم، حيث أقرّت أصول الدين على أبلغ وجه وأتم تبيين، وقد أثبتت " الرسالة والوحي، ومعجزة القرآن، وما يعتبر من صفات الأنبياء، وإثبات القدر، وعلم الله والحشر والتوحيد، وشكر نعم الله، وهذه هي أصول الطاعة بالاعتقاد والعمل، ومنها تتفرع الشريعة، وإثبات الجزاء على الخير والشرّ، مع إدماج الأدلة من الآفاق والأنفس بتفنن عجيب، فكانت هذه السورة جديرة بأن تسمى قلب القرآن؛ لأن من تقاسيمها تتشعب شرايين القرآن كله

وإلى وتينها ينصب مجراها "1. إذا فسورة يس جمعت الدّين كله بأوامره ونواهيه وترغيبه وترهيبه. وهي سورة مكية بالإجماع، إلا " قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ ٱلْمَوْتَى لَ وَنَكَتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَنرَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينٍ ﴿ إسورة يس، الآية:12]. نزلت في بني سلمة من الأنصار حين أرادوا أن يتركوا ديارهم، وينتقلوا إلى جوار مسجد الرسول صلى الله عليه وسلم "2. والأسلوب المكي يختلف عن الأسلوب المدني حيث أنّ " السّور المكية تمتاز عن السّور المدنية: بقوة الأسلوب، وجزالة اللفظ بخلاف السور المدنية، فإنّ أسلوبها ألين، لأنه يخاطب قوما آمنوا، ويخاطب قوما فيهم أهل كتاب، ليس عندهم من البلاغة في العربية ما عند العرب، والمكي ما نزل قبل الهجرة، وليس ما نزل بمكة، إذ قد ينزل بمكة بعد الهجرة ويكون مدنيا، فما نزل قبل الهجرة فهو مكي، وما نزل بعدها فهو مدني "3. نفهم من خلال هذا أن تصنيف المكي والمدني خاضع للزمان وليس للمكان؛ فالمكي هو كل ما نزل قبل الهجرة، والمدني ما نزل بعدها.

#### التسمية:

يرى المفسرون أنّ سبب التسمية عائد إلى كون السورة قد بدأت بها (يس). وقد ذكر ابن عاشور في هذا الصدد: "سميت هذه السورة سورة (يس) لافتتاحها بهذه الحروف الهجائية التي قيل فيها أنمّا نداء، معناها (يا إنسان)، لأنّ تصغير إنسان أيْسين فكان حذف الصدر منه وأخذ العجز،

<sup>1 -</sup> ابن عاشور، التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، 1984م، ج22، ص:344.

 $<sup>^{2}</sup>$  – القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مطبعة دار الكتب، القاهرة، 1965م، + 15، ص: 1.

<sup>3 -</sup> ينظر: محمد بن صالح العثيمين، تفسير القرآن العظيم، سورة يس، الرياض، دار الثّريا للنشر، ط1، 2003م، ص: 3-4.

وقال: (يس). كما قيل أنمّا تعني يا إنسان بلغة الحبشة"1. أي أن (يس) هي نداء للإنسان حتى يعتبر عما سيرد في هذه السورة من تجل لحقائق كونية حُلقية. أما ابن الأعرابي فقد جعل (يس) "اسم من أسماء القرآن، واستدلوا في ذلك على ما رووه من حديث بشر، وقيل أنمّا اسم من أسماء الرسول صلى الله عليه وسلم واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اسورة يس، الله عليه وسلم واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [سورة الصّافات، الآية: 130] "2.

ومن تسميات السورة كذلك ما ذكره برهان الدين في كتابه نظم الدرر في تناسب الآيات والسور حيث قال: "وتسمى سورة (يس) بالقلب، والدافعة، والقاضية، والمعمّة. وما ورد عن تسمية القلب مقصودها إثبات الرسالة التي هي روح الوجود وقلب لجميع الحقائق وبما قوامها وصلاحها للمرسل بما الذي هو خالصة المرسلين الذين هم قلب الموجودات كلها، ذوات ومعاني إلى أهل مكة أم القرى وقلب الأرض، وقريش قلب العرب الذين هم قلب الناس "3. نستنتج من أقوال العلماء حول تسمية سورة (يس)، أنّ كثرة الأسماء على مسمّى واحد وتعدد المعنى دلالة على عظمة المسمّى.

#### سبب النزول:

لقد تعدّدت أسباب النزول على حسب كل آية من آيات السورة نذكر على سبيل المثال:

. 1608: حكام القرآن، تح: محمد علي البيضاوي، دار الفكر العربي، ص $^2$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  – ابن عاشور، ج $^{12}$ ، ص $^{1341}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ -برهان الدين بن الحسن بن عمر البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ج $^{1}$ 6، ص:  $^{8}$ 1.

-قال تعالى: ﴿ يس ﴿ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ وَالْقُولُ عَلَىٰ الْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ﴾ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أَنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ﴾ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰ الْعُهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ الْأَذْقَانِ فَهُم عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

سبب نزول هذه الآيات هو ما ذكره عبد الله ابن عبّاس -رضي الله عنه - قال: "كان النبي عليه الصلاة والسلام يقرأ في المسجد، فيجهر بالقراءة، حتى تأذّى به ناس من قريش؛ حتى قاموا ليأخذوه، وإذا أيديهم مجموعة إلى أعناقهم، وإذا هم لا يبصرون، فجاؤوا إلى النبيّ عليه الصّلاة والسّلام، فقالوا: ننشدك الله والرحم يا محمد! ولم يكن بطن من بطون قريش؛ إلا وللنبيّ عليه الصّلاة والسّلام فيهم قرابة، فدعا النبي عليه الصّلاة والسّلام حتى ذهب ذلك عنهم "1. نفهم من خلال هذا الحديث الوارد في سبب نزول هذه الآيات دلائل قدرة الله عزّ وجل في تكفله بحفظ نبيّه عليه الصّلاة والسّلام، وردّ كيد كفّار قريش في نحورهم.

محمد بن على بن محمد الشوكاني، فتح القدير، دار المعرفة، بيروت-لبنان، ط4، 2007م، ج<math>4، ص509.

-قال تعالى: ﴿إِنَّا خُنُّ نُحْيِ ٱلْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَرَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي المَامِ مُّبِينِ ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي اللهِ عن أبي سعيد الخدري: " إِمَامِ مُّبِينِ ﴿ وَهُ اللهِ الله عليه وسلم: (إن آثاركم تكتب) قال: فلم ينتقلوا "أ. فالحديث الشريف يفسر الآية على أنّ كل ما يفعله الإنسان من خير يؤجر عليه بغض النظر عن المكان الذي يكون فيه.

محمد ناصر الدين الألباني، السلسلة الأحاديث الصحيحة، مكتبة المعارف، ط1، 2004م، رقم الحديث: 556.

بعبادته وحده لا شريك له. وزعم قتادة بن دعامة أغمّم كانوا رسل المسيح عليه السلام إلى أهل أنطاكية"1.

-قال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَ ٱلْإِنسَيْنُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُّطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ ۗ قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَمَ وَهِيَ رَمِيمٌ ۞ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِيٓ أَنشَأَهَآ أُوَّلَ مَرَّةٍ ۗ وَهُو بِكُلّ خَلْقِ عَلِيمٌ ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَآ أَنتُم مِّنَهُ تُوقِدُونَ هُ أَولَيْسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَندِرِ عَلَىٰٓ أَن يَخَلُقَ مِثْلَهُم ۚ بَلَىٰ وَهُو ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّمَآ أَمْرُهُ ۚ إِذَآ أَرَادَ شَيًّا أَن يَقُولَ لَهُ و كُن فَيكُونُ ﴿ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّهُ عَلّهُ عَلَّ اللَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّ مَلكُوتُ كُلّ شَيْءِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴿ اللهِ اللهِ عَن عبد الله بن عباس رضى الله عنه في قوله: (أَوَلَمْ يَرَ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ) إلى قوله: (وَهِيَ رَمِيمٌ)؛ قال: جاء عبد الله بن أبيّ إلى النبيّ عليه الصّلاة والسّلام بعظم حائل فكسره بيده، ثم قال: يا محمد! كيف يبعث الله هذا وهو رميم؟! فقال رسول الله عليه الصّلاة والسّلام: (نعم؛ يحيى الله هذا ويميتك ويدخلك النّار)"2.

<sup>1 -</sup> ينظر: الشيخ محمد كريم راجح، مختصر تفسير ابن كثير، دار المعرفة، بيروت، ط4، 2011م، ص:921.

<sup>2 -</sup> ابن عثيمين، تفسير القرآن العظيم: سورة يس، ص:293.

هذا رد صريح من الله عزّ وجلّ على عبد الله بن أبي حين تسائل كيف يعيد الله العظام البالية إلى الحياة، فذكره الله تعالى إلى أصل خلقه في البداية؛ ألا وهو النطفة، فجلّت قدرة الله تعالى.

#### موضوعات السورة:

بناء على ما سبق نجد أنّ (سورة يس) تتحدث عن جملة من المواضيع؛ كإعجاز القرآن الكريم والقسم به، تأكيدا على أنّ النبي محمد صلى الله عليه وسلم مرسل من ربه. بعد ذلك جاء "موضوع أهل قرية إنطاكية الذين كذّبوا الرسل، للتحذير من عاقبة التكذيب بالوحي والرسالة، على طريقة القرآن الكريم في استخدام القصص للعظة والاعتبار، ثم ذكرت موقف الداعية المؤمن (حبيب النّجّار) الذي نصح قومه فقتلوه، فأدخله الله الجنّة"1. وتحدّثت السورة بعد ذلك " عن وحدانية وقدرة الله تعالى في هذا الكون، بدءا من مشهد الأرض إلى مشهد الليل إلى مشهد الشّمس الساطعة تدور في فلك لا تتخطّاه بقدرة الله عزّ وجل، ثمّ مشهد القمر يتدرّج في منازله، ثم مشهد الفلك المشحون يحمل ذريّة البشر الأوّلين. وكلّها دلائل باهرة على قدرة الله جلاّ وعلا"2.

أما القضية التي تتميز السورة بتشديد التركيز عليها، "هي قضية البعث والنشور، وهي تتردّد في مواضيع كثيرة في السورة. وهذه القضايا المتعلقة ببناء العقيدة من أساسها تتكرر في السور المكية.

 $<sup>^{-1}</sup>$  محمد علي الصابوني، صفوة التفاسير، قام بطبعه والاعتناء به: عمر عبد السلام، دار إحياء التراث، ط1، 1998م، ج2، ص5.

<sup>.</sup> نفسه، ص-2

ولكنّها تعرض في كل مرة من زاوية معيّنة، مصحوبة بمؤثرات تناسب جوّها وتناسق إيقاعها وصورها"<sup>1</sup>. يشير السيّد قطب هنا إلى قضية التصوير الفني في قضية البعث بعد الموت التي تمثلت في إحياء العظام، فجلّت قدرة الله الذي يحيى العظام وهي بالية.

#### فضائل السورة:

غتم هذا المبحث بفضل سورة يس، وهذا نجده كثيرا في طيّات الكتب والتفاسير التي تعرضت لهذه السورة، ومن فضلها أن الرسول صلى الله عليه وسلم قد لقبها بقلب القرآن، "فعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (إنّ لكل شيء قلباً وقلب القرآن يَس ومن قرأ يس كتب الله له بقراءتها قراءة القرآن عشر مرّات) "2. وعن عائشة رضي الله عنها أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلّم قال: "إنّ في القرآن لسورة تشفع لقرائها ويغفر لمستمعها، ألا وهي سورة يَس تُدعى في التوراة (المعمّة)، قيل: يا رسول الله وما المعمّة؟ قال: تعمّ صاحبها بخير الدنيا وتدفع عنه أهوال الآخرة وتدعى الدافعة والقاضية قيل: يا رسول الله وكيف ذلك ؟ قال: تدفع عن صاحبها كل سوء وتقضي له كل حاجة ومن قرأها عدلت له عشرين حجة، ومن سمعها كانت له كألف دينار تصدّق بما في سبيل الله، ومن كتبها وشربها أدخلت جوفه ألف دواء وألف نور وألف يقين وألف رحمة وألف رأفة سبيل الله، ومن كتبها وشربها أدخلت جوفه ألف دواء وألف نور وألف يقين وألف رحمة وألف رأفة

<sup>. 2956</sup> من عطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، القاهرة، ط15، 1996م، ج5، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – الترمذي، السنن، رقم الحديث:2887.

 $<sup>^{2}</sup>$  -ينظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، تح: عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة، ط $^{1}$ ،  $^{2006}$ م، ص $^{2}$ 

موتاكم سورة يَس)<sup>1</sup>، فهي تخفف بذلك عن الموتى بقراءتها في المقابر. وهناك الكثير من فضائلها وفضائل سائر سور القرآن الكريم، إلا أننا لم نذكرها كلها واكتفينا بهذا فقط.

#### المبحث الثاني: الآليات الداخلية البانية للتحليل الصوتي في ربع يس:

سبب اختيار هذه السورة لإجراء تطبيق على آياتها؛ أنها ذات إيقاعات متتالية، وفيها من الأنغام المترابطة آلتي تساعد في عملية التحليل. "وتمتاز هذه السورة بقصر الفواصل مع سرعة الإيقاع الذي يطبع السورة بطابع خاص، فتتلاحق إيقاعاتها، وتدق على الحسن دقات متوالية، يعمل على مضاعفة أثرها ما تحمله معها من الصور والظلال التي تخلعها المشاهد المتتابعة من بداية السورة إلى نهايتها "2.

#### الإيقاع الدّاخلي:

#### 1) إحصائية مخارج وصفات حروف السورة:

نحاول من خلال هذا العنصر إحصاء حروف كل آية، بالإضافة إلى المخارج والصفات، ومحاولة دراسة العلاقة بين حضور الحروف والدلالة المرادة من خلال السورة. وفيما يلي جدول إحصاء هذه الحروف:

\_\_\_

 $<sup>^{1}</sup>$  – أبو داوود، سنن أبى داوود، عن معقل بن يسار، جزء  $^{2}$ ، حديث رقم  $^{3121}$ ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  -  $^{2}$  ينظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ص:  $^{2}$ 

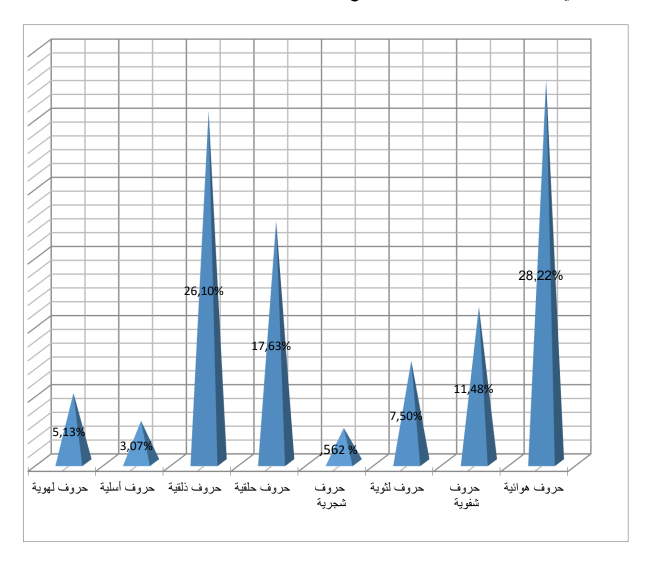
# دراسة تطبيقية لربع يس

| 1 | ڍ | و | ھ | ن | ٩ | J | ্র | ق | ف | غ | ع | 台 | 占 | ض | ص | ش<br>ش | <i>س</i> | ز | ر | ذ | 7 | خ | ۲ | ج | ث | ت | ب | ٤ | العروف رقم |
|---|---|---|---|---|---|---|----|---|---|---|---|---|---|---|---|--------|----------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|------------|
|   |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |   |   |   |   |   |        |          |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ١٧٠        |
| / | 1 | / | / | / | / | / | /  | / | / | / | / | / | / | / | / | /      | 1        | / | / | / | / | / | / | / | / | / | / | / | 1          |
| 3 | 1 | 1 | 1 | 1 | 1 | 2 | 1  | 1 | / | / | / | / | / | / | / | /      | /        | / | 1 | / | / | / | 1 | / | / | / | / | 1 | 2          |
| 1 | 1 | / | / | 3 | 2 | 3 | 1  | / | / | / | / | / | / | / | / | /      | 1        | / | 1 | / | / | / | / | / | / | / | / | 1 | 3          |
| 2 | 1 | / | / | / | 2 | 1 | /  | 1 | / | / | 1 | / | 1 | / | 1 | /      | 1        | / | 1 | / | / | / | / | / | / | 1 | / | / | 4          |
| 2 | 3 | / | / | 1 | 1 | 3 | /  | / | / | / | 1 | / | / | / | / | /      | /        | 3 | 1 | / | / | / | 1 | / | / | 1 | / | / | 5          |
| 5 | / | 3 | 2 | 3 | 4 | 2 | /  | 1 | 2 | 1 | / | / | / | / | / | /      | /        | / | 2 | 2 | / | / | / | / | / | 1 | 1 | 3 | 6          |
| 3 | 1 | 3 | 2 | 2 | 3 | 5 | 1  | 3 | 1 | / | 1 | / | / | / | / | /      | /        | / | 1 | / | 1 | / | 1 | / | 1 | / | / | 1 | 7          |
| 8 | 2 | 1 | 3 | 5 | 4 | 5 | /  | 3 | 3 | 1 | 2 | / | / | / | / | /      | /        | / | / | 1 | / | / | 1 | 1 | / | / | / | 5 | 8          |
| 5 | 5 | 3 | 4 | 6 | 6 | 3 | /  | / | 3 | 1 | 1 | / | / | / | 1 | 1      | 2        | / | 1 | / | 3 | 1 | / | 1 | / | / | 2 | 2 | 9          |
| 3 | 2 | 4 | 3 | 4 | 6 | 3 | /  | / | / | / | 1 | / | / | / | / | /      | 1        | / | 2 | 2 | / | / | / | / | / | 2 | / | 3 | 10         |
| 5 | 3 | 2 | 1 | 4 | 5 | 3 | 2  | / | 2 | 2 | 1 | / | / | / | / | 2      | /        | / | 7 | 2 | / | 1 | 1 | 1 | / | 3 | 5 | 2 | 11         |
| 9 | 4 | 5 | 2 | 7 | 7 | 2 | 2  | 1 | 1 | / | / | / | / | / | 1 | 1      | /        | / | 1 | / | 1 | / | 3 | / | 1 | 2 | 2 | 5 | 12         |
| 8 | 1 | 2 | 2 | 1 | 3 | 5 | /  | 1 | / | / | / | / | / | 1 | 1 | /      | 1        | / | 3 | 1 | / | / | 1 | 1 | 1 | 1 | 2 | 2 | 13         |
| 9 | 3 | 3 | 2 | 5 | 4 | 6 | 2  | 1 | 3 | / | 1 | / | / | / | / | /      | 2        | 2 | 2 | 2 | / | / | / | / | 3 | / | 2 | 4 | 14         |
| 9 | 1 | 3 | / | 8 | 7 | 6 | 1  | 1 | / | / | / | / | / | / | / | 2      | /        | 1 | 2 | 1 | / | / | 1 | / | 1 | 3 | 2 | 7 | 15         |
| 4 | 2 | 2 | / | 3 | 3 | 5 | 1  | 1 | / | / | 1 | / | / | / | / | /      | 1        | / | 2 | / | / | / | / | / | / | / | 1 | 2 | 16         |
| 6 | 2 | 1 | / | 2 | 2 | 5 | /  | / | / | 1 | 1 | / | / | / | / | /      | /        | / | / | / | / | / | / | / | / | / | 2 | 1 | 17         |
| 7 | 3 | 3 | 1 | 8 | 8 | 6 | 3  | 1 | / | / | 1 | / | 1 | / | / | /      | 1        | / | 2 | 1 | / | / | / | 1 | / | 3 | 2 | 3 | 18         |
| 3 | 1 | 3 | / | 3 | 7 | 2 | 3  | 2 | 1 | / | 1 | / | 1 | / | / | /      | 1        | / | 3 | 1 | / | / | / | / | / | 2 | 1 | 3 | 19         |
| 9 | 4 | 3 | / | 3 | 4 | 5 | /  | 3 | / | / | 2 | / | / | / | 1 | /      | 2        | / | 2 | / | 1 | / | / | 2 | / | 2 | 1 | 2 | 20         |
| 4 | 1 | 3 | 2 | 2 | 4 | 2 | 1  | / | / | / | 1 | / | / | / | / | /      | 1        | / | 1 | / | 1 | / | / | 1 | / | 2 | 1 | 2 | 21         |
| 3 | 4 | 3 | 1 | 2 | 1 | 4 | /  | / | 1 | / | 2 | / | 1 | / | / | /      | /        | / | 2 | 1 | 1 | / | / | 1 | / | 1 | 1 | 2 | 22         |
| 7 | 4 | 3 | 3 | 9 | 3 | 4 | /  | 1 | 1 | 1 | 2 | / | / | 1 | / | 2      | /        | / | 3 | 2 | 2 | 1 | 1 | / | / | 4 | 1 | 5 | 23         |
| 2 | 3 | / | / | 2 | 1 | 3 | /  | / | 1 | / | / | / | / | 1 | / | /      | /        | / | / | 1 | / | / | / | / | / | / | 1 | 2 | 24         |
| 2 | 1 | 1 | / | 3 | 3 | / | 1  | / | 1 | / | 1 | / | / | / | / | /      | 1        | / | 1 | / | / | / | / | / | / | 1 | 2 | 2 | 25         |
| 4 | 5 | 2 | / | 2 | 2 | 6 | /  | 3 | / | / | 1 | / | / | / | / | /      | /        | / | / | / | 1 | 1 | / | 1 | / | 2 | / | / | 26         |
| 2 | 4 | 1 | / | 3 | 4 | 3 | 1  | / | 1 | 1 | 1 | / | / | / | / | /      | /        | / | 3 | / | / | / | / | 1 | / | / | 2 | / | 27         |
| 8 | 1 | 3 | 2 | 9 | 8 | 4 | 1  | 1 | / | / | 2 | / | / | / | / | /      | 1        | 2 | / | / | 2 | / | / | 1 | / | / | 1 | 2 | 28         |
| 5 | 1 | 2 | 1 | 3 | 2 | 1 | 1  | / | 1 | / | / | / | / | / | 1 | /      | /        | / | / | 1 | 2 | 1 | 2 | / | / | 3 | / | 3 | 29         |
| 9 | 4 | 3 | 3 | 3 | 3 | 4 | 1  | / | / | / | 2 | / | / | / | / | /      | 3        | 1 | 2 | / | 1 | / | 1 | / | / | 3 | 2 | 2 | 30         |
| 4 | 3 | 3 | 4 | 5 | 6 | 6 | 2  | 2 | / | / | 1 | / | / |   | / | /      | /        | / | 3 | / | / | / | / | 1 | / | / | 1 | 4 | 31         |
|   |   |   | • | - | - | • | •  | - | • |   | • | • | • |   | • | •      |          | • | • | • |   | • |   |   |   |   |   |   |            |

| 2      | 2      | 2      | /     | 3      | 3          | 3          | 1     | /                | /     | /     | 1     | /     | /     | 1               | /     | /     | /     | /               | 1     | /     | 1     | /     | 1     | 1     | /     | /     | /         | 1     | 32               |
|--------|--------|--------|-------|--------|------------|------------|-------|------------------|-------|-------|-------|-------|-------|-----------------|-------|-------|-------|-----------------|-------|-------|-------|-------|-------|-------|-------|-------|-----------|-------|------------------|
| 8      | 5      | 3      | 4     | 5      | 4          | 4          | 1     | /                | 1     | 1     | 1     | 1     | /     | 1               | 1     | 1     | 1     | /               | 2     | /     | /     | 1     | 2     | 1     | /     | 3     | 1         | 5     | 33               |
|        | 3      | 3      | _     | 3      | 7          | 7          | 1     | /                | 1     | /     | /     | /     | /     | 1               | 1     | /     | 1     | /               | 2     | /     | /     | 1     | 2     | 1     | /     | 3     | 1         | 3     | 33               |
| 7      | 4      | 4      | 2     | 8      | 2          | 3          | /     | /                | 3     | /     | 3     | /     | /     | /               | /     | /     | /     | /               | 1     | /     | /     | 1     | 1     | 3     | /     | 1     | 1         | 1     | 34               |
| 3      | 4      | 3      | 3     | 2      | 5          | 4          | 2     | /                | 1     | /     | 1     | /     | /     | /               | /     | 1     | /     | /               | 2     | /     | 1     | /     | /     | /     | 1     | 1     | /         | 3     | 35               |
| 9      | 2      | 4      | 2     | 5      | 7          | 7          | 1     | 1                | 1     | /     | 1     | /     | /     | 1               | /     | /     | 2     | 1               | 1     | 1     | /     | 1     | 1     | 1     | /     | 2     | 2         | 3     | 36               |
| 6      | 2      | 2      | 4     | 4      | 5          | 5          | /     | /                | 1     | /     | /     | 1     | /     | /               | /     | /     | 1     | /               | 1     | 1     | /     | 1     | /     | /     | /     | 1     | /         | 2     | 37               |
| 5      | 4      | 1      | 1     |        | 3          | 7          | 1     | 2                | /     | /     | 2     | /     | /     | /               | /     | 1     | 2     | 2               | 3     | 1     | 1     | /     | /     | 1     | /     | 3     | /         | /     | 38               |
| 7      | 1      | 2      | 1     | 3      | 3          | 4          | 1     | 3                | /     | /     | 2     | /     | /     | /               | /     | /     | /     | 1               | 3     | /     | 3     | /     | 1     | 1     | /     | 1     | /         | /     | 39               |
| 9      | 5      | 3      | 2     | 4      | 2          | 10         | 3     | 2                | 2     | 1     | /     | /     | /     | /               | /     | 1     | 3     | /               | 3     | /     | 1     | /     | 1     | /     | /     | 1     | 3         | 1     | 40               |
| 6      | 3      | 2      | 2     | 3      | 4          | 5          | 1     |                  | 2     | /     | /     | /     | /     | /               | /     | 1     | /     | /               | 1     | 1     | /     | /     | 2     | /     | /     | 2     | /         | 2     | 41               |
| 2      | 1      | 2      | 2     | 3      | 4          | 3          | 1     | 1                | /     | /     | /     | /     | /     | /               | /     |       | /     | /               | 1     | /     | /     | 1     | /     | /     | 1     | /     | 1         | /     | 42               |
| 2      | 2      | 3      | 3     | 5      | 3          | 3          | /     | 2                | 1     | 1     | /     | /     | /     | /               | 1     | 1     | /     | /               | 2     | 1     | /     | 1     | /     | /     | /     | /     | /         | 2     | 43               |
| 5      | 1      | 1      | /     | 2      | 3          | 2          | /     | /                | /     | /     | 1     | /     | /     | /               | /     | /     | /     | /               | 1     | /     | /     | /     | 2     | /     | /     | 2     | /         | 2     | 44               |
| 4      | 4      | 4      | 1     | 2      | 6          | 5          | 3     | 2                | 1     | /     | 1     | /     | /     | /               | /     | /     | /     | /               | 1     | 1     | 1     | 1     | 1     | /     | /     | 2     | 1         | 3     | 45               |
| 226    | 112    | 102    | 65    | 161    | 100        | 174        | 40    | 40               | 35    | 10    | 40    | 1     | 4     | 9               | 7     | 13    | 28    | 13              | 72    | 24    | 24    | 12    | 25    | 21    | ∞     | 56    | 44        | 96    | المجموع          |
| %14,49 | %7,18  | %6,54  | %4,16 | %10,32 | %6,41      | %11,16     | %2,56 | %2,56            | %2.24 | %0,64 | %2,56 | 90'0% | %0,25 | %0,38           | %0,44 | %0,83 | %1,79 | %0,83           | %4,61 | %1,53 | %1,53 | %0,76 | %1,60 | %1,34 | %0,51 | %3,59 | %2,82     | %6,14 | نسبة حضور الحروف |
| هوائية | هوائية | هوائية | حاقية | ذاقية  | شفوبية     | ذلقية      | لهوية | لهوية            | شفوية | حلقية | حاقية | لثوية | لثوية | شجرية           | أسلية | شجرية | أسلية | أسلية           | ذاقية | لثوية | لثوية | حلقية | حلقية | شجرية | لثوية | لثورة | شفوية     | حلقية | مخارج الحروف     |
| \$     | \$     | \$     | همس   | \$     | <b>4</b> ; | <b>4</b> ; | همس   | <del>\$</del> \$ | همس   | \$    | 4.70  | \$    | 4     | <del>47</del> 0 | همس   | gon   | همس   | <del>47</del> 0 | 4     | 1     | \$    | همس   | همس   | \$    | همس   | همس   | <b>\$</b> | \$    | صفات الحروف      |

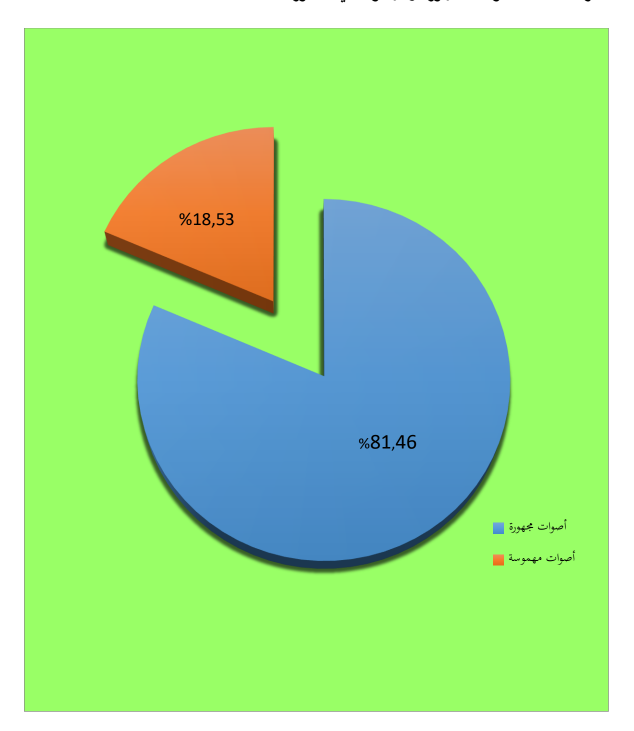
بناء على جدول الإحصاء نجد حضور الحروف وفق المخطط البياني التالي:

#### مخطط بياني يمثل نسبة حضور الحروف في ربع سورة يس.



نلاحظ من خلال هذا المخطط أن الحروف الهوائية والحروف الذلقية أكثر حضورا في السورة الأنحا الأنسب لجوّ الآهات وتنهدات الندم التي تكون من الكفّار ساعة يدخلون النار. ونجد السورة قد وظفت أصوت العرب، حيث توزعت بين مختلف المخارج والصفات فكان منها المهموس ومنها المجهور.فهي مبنية كأحسن ما يكون.

### دائرة نسبية للأصوات الجهورة والمهموسة في السورة:



نلاحظ من خلال الدائرة أن الأصوات المجهورة أكثر حضورا من الأصوات المهموسة، وهي تلائم الزجر والتأنيب للكفّار على عدم إيمانهم بالله تعالى.

2) التحليل المقطعي لربع يس:

يس

00/0/

طمف/طمف زط.

وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ

00/ / 0/ 0/ 0/ 0/

طمغ اطمغ اطمف اطمغ الطمغ اطمف زط.

إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿

00//0/0//////0/

طمغ/ق/ق/ق ق اق الله الطمغ الطمغ القاطمف زط.

عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ

00//0/0/0//0//

ق/ طمف/ق/طمف/طمغ/طمغ/ق/طمف زط.

تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ

00/ / 0/ 0/ / 0/ 0/ 0/

طمغ/طمف/طمغ/ق/طمف/طمغ/ق/طمف زط.

لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ١

لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿

إِنَّا جَعَلْنَا فِيٓ أَعْنَقِهِمۡ أَعْلَلًا فَهِيَ إِلَى ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُّقْمَحُونَ ٢

طمغ/طمف/ق/طمغ/طمف/طمف/طمف/طمف/طمفاق/طمغ/طمفاضاف/طمغاطمفاطمغاق/قاقاقاقاطمفاط مغاطمفات المعافية المعافي

وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ١

وَسَوَآةً عَلَيْمِ مَ أَنذَرْتَهُمْ أَمْر لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ٢

إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِي ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبِ فَبَشِّرَهُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ ١

 إِنَّا خَنْ نُحْيِ ٱلْمَوْزَلِ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَرَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامٍ مُّبِينِ ﴿

وَٱضۡرِبۡ هَٰم مَّتَلاً أَصۡحَابَ ٱلۡقَرۡيَةِ إِذۡ جَآءَهَا ٱلۡمُرۡسَلُونَ ٢

طمغ/طمغ/ق/طمغ/ق/ق/ق/طمغ/طمغ/طمغ/طمف/طمغ/ق/ق/ق/طمغ/ق طمغ/طمغ/ق/طمغ/ق /طمف زط.

إِذْ أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْهِمُ ٱتَّنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِثَالِثٍ فَقَالُوٓاْ إِنَّاۤ إِلَيْكُم مُّرْسَلُونَ ﴿

قَالُواْ مَآ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِتْلُنَا وَمَآ أَنزَلَ ٱلرَّحْمَنُ مِن شَيْءٍ إِنَّ أَنتُمْ إِلَّا تَكَذِبُونَ ٢

قَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّآ إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴿

00//0//0/0/0/0/0/0///0/0/0/0/0/0/

طمف/طمف/طمغ/ق/طمف/طمغ/ق/ق/الصغ/قاق/طمغطمفاق/طمغ الطمغاق اطمغاق اطمغاق اطمفاق المعاق ال

وَمَا عَلَيْنَاۤ إِلَّا ٱلۡبَكَعُ ٱلۡمُبِينُ ٢

00/ / 0/ 0/ /0 / 0/ 0/ 0/ / 0/ /

ق اطمف اق اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمف اق اطمف اطمغ اق اطمف زط.

قَالُوٓا إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ لَهِن لَّمْ تَنتَهُواْ لَنَرْجُمَّنَّكُمْ وَلَيَمَسَّنَّكُم مِّنَّا عَذَابً أَلِيمُ ﴿

طمف/طمف/طمغ/طمف/ق/طمغ/طمغ/طمغ/طمفاق/طمغاق/طمغاطمغاطمغاق/طمفاق/طمفاق/طمغ اق/طمغاق/طمغاق/قاق/قاطمغاطمغاطمغاطمغاطمغاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمغاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفاقاطمفالمفاقاطاطمفاقاطمفالمفالمفاقاطمفاقاطمفالمفالمفالمفاطمالمفالمفالمفالمفال

قَالُواْ طَيۡمِرُكُم مَّعَكُم ۚ أَبِن ذُكِّرتُم ۚ بَلۡ أَنتُمۡ قَوۡمٌ مُسۡرِفُونَ ٢

وَجَآءَ مِنْ أَقْصًا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يُسْعَىٰ قَالَ يَنقَوْمِ ٱتَّبِعُواْ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢

ٱتَّبِعُواْ مَن لَّا يَسْئَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم مُّهْتَدُونَ ١

طمغ/ق/ق/طمف/طمغ/طمف/طمغ/قمف/طمغ/ق/ق/طمغ/طمغ/قاطمغ/قاطمغ/قاطمغاق/قاطمفا

وَمَا لِيَ لَآ أُعۡبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيۡهِ تُرۡجَعُونَ ٦

00//0//0//0///0///0//0//0//0///0//

ق اطمف اق اق اطمغ اق اطمغ اق اطمغ اق الماق اق الماق اق الماق اق الماق ال

ءَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ ٓ ءَالِهَةً إِن يُرِدْنِ ٱلرَّحْمَنُ بِضُرِّ لَا تُغْنِ عَنِي شَفَعَتُهُمْ شَيْءًا وَلَا يُنقِذُونِ ٢

إِنِّي إِذًا لَّفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ٢

00/ / 0/ 0/ / 0/ / 0/ / 0/ 0/

طمغ/طمف/ق/طمغ/ق/طمف/ق/طمف المغارق اطمف زط.

## إِنِّي ٓ ءَامَنتُ بِرَبِّكُمۡ فَٱسۡمَعُونِ ﴿

00//0/0//0///0/0/0/0/

طمغ/طمف/طمف/طمغ/ق/ق/طمغ/ق/طمغ/قاطمغ/قاطمف زط.

قِيلَ ٱدۡخُلِ ٱلۡجِٰنَّةُ قَالَ يَللَيْتَ قَوۡمِي يَعۡلَمُونَ ٢

بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكّرَمِينَ ٢

00/ /0 / 0/ / 0/ / / / 0/ 0/ 0/ / / / 0/ /

ق اطمف اق اق اق المغ اطمغ اطمغ اطمف اق اق اق المف اق المغ المغ المغ المغ المف المغ المغ المغ المغ المغ المغ الم

وَمَآ أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِه مِن جُندٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا كُنَّا مُنزلِينَ ٢

ق اطمف اطمغ اطمغ اطمف اق اطمف المف المف اق اق اطمغ المغ المغ الطمغ اطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمف الطمف

## إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَ حِدَةً فَإِذَا هُمْ خَرِمِدُونَ عَ

طمغ/طمف/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/ق/طمغ/ق/طمفاق/قاق/قاطمغاق/قاطمغطمفاق/ طمغاطمفاقاتاً طمف المعاطمغات المعادف الم

يَحَسِّرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ ـ يَسْتَهْزِءُونَ ٢

أَلَمْ يَرَوْاْ كَرْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْمِ لَا يَرْجِعُونَ ٢

ق اطمع اق اطمع اطمع اطمع اطمع اطمع اطمع الصمع اق اطمع المعالم المعارف المعارف

## وَإِن كُلُّ لَّمَّا جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ عَلَيْ

00/ / 0/ 0/ 0/ / 0/ 0/ 0/ 0/ 0/ 0/ 0/ /

ق اطمع اطمع اطمع اطمع اطمع اطمف المعال المعالم المعال

وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ

00/

وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّتٍ مِّن نَجْنِلٍ وَأَعْنَبٍ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ

ق/ق/طمغ/طمف/طمف/طمف/طمف/طمغ/طمغ/طمغ/ق/طمغ/ق/طمف/طمغ/ق/طمف/طمغاق/ طمغ/طمف/طمغاق/طمغ/ق/طمغ/طمف/طمف/طمف/طمغ/ق/طمغ/طمف/طمف/طمف/طمف

# لِيَأْكُلُواْ مِن تَمَرِهِ - وَمَا عَمِلَتَهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلَا يَشُكُرُونَ ﴿

ق اطمع اق اطمع الطمع اق اق اق اق اق اق اق الطمف اق اق اطمع الطمع الطمف الطمع اق اق الطمع الطمع اق اق الطمع الطمع الطمع الطمع اق الطمع الطم الطمع الطمع

سُبْحَيْنَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ٢

طمغ/طمف/طمغ/ق/طمف/ق/ق/طمف/ق/ق/طمغ/طمغ/طمفاق/طمغ/ق/طمفاطمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغاق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالق/طمغالم

وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسۡلَخُ مِنۡهُ ٱلنَّهَارَ فَاإِذَا هُم مُّظۡلِمُونَ ٦

ق/طمف/ق/طمغ/ق/ق/طمغ/ق/طمغ/ق/طمغ/ق/طمغ/ق/طمغ/ق/طمفاق/ق/ق/ق/طمف/طمغ/ قرطمف المعزرة المعز

# وَٱلشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ۚ ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿

طمغ/طمغ/ق/طمغ/طمف/ق/طمغ/ق/طمغ/ق/طمغ/ق/طمغ/ق/طمف/ق/ق/طمف/طمف/طمفاق/ق طمف/طمغ/ق/طمف زط.

وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿

طمغ/ق/ق/ق/قطمغ/طمغ/طمف/ق/ق/طمف/ق/قطمفاق/قطمفاق/طمفاق/طمفاطمفاقاطمفاقاطمفاطمفا طمغ/ق/طمف زط.

لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَآ أَن تُدرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ ۚ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ٢

طمف/طمغ/ق/طمغ/ق/طمف/ق/طمف/ق/طمف/طمغ/طمغ/ق/طمغ/ق/ق/ق/ق/ق/قطمف/طمغ/ق/طمف/ ق/طمغ/ق/طمف/ق/ق/طمغ/طمغ/طمف/ق/ق/طمغ/طمغ/ق/طمغ/ق/طمف زط. وَءَايَةٌ هُّمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِٱلْمَشْحُونِ ١

ق/طمف/ق/طمغ/ق/طمغ/طمغ/طمف/ق/طمغ/طمف ق/طمغ/طمغ/طمغ/قاق/طمغ/طمفاطمغ/طمغ/طمف طمغ/طمف زط.

وَخَلَقَنَا هُم مِّن مِّثَلِهِ عَمَا يَرْكَبُونَ ٢

00/ / 0/ 0/ / / 0/ 0/ 0/ / 0/ 0/ / /

ق/ق/طمغ/طمف/ق/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/ق/ق/طمف/طمغ/ق/طمف زط.

وَإِن نَّشَأَ نُغْرِقُهُمْ فَلَا صَرِيحَ لَهُمْ وَلَا هُمْ يُنقَذُونَ ٢

إِلَّا رَحْمَةً مِّنَّا وَمَتَعًا إِلَىٰ حِينِ ٢

00/ 0/ / 0/ 0/ / 0/ 0/ 0/ 0/ 0/ 0/ 0/

طمغ/طمف/طمغ/ق/طمغ/طمغ/طمغ/طمف/ق/ق/طمف/طمف/طمف/طمف زط.

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلَّفَكُرْ لَعَلَّكُرْ تُرْحَمُونَ

ق اق اطمف اطمف اق اق اق اق اطمغ اق اطمغ اق اطمغ الطمغ الطم الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ ا

عندما حللنا هذه السورة مقطعيا وجدنا تنوعا في المقاطع، التي تتكون منها كلمات السورة وآياتها، وهي المقاطع الصوتية التي تتكون منها لغتنا العربية؛ ولكن بعض المقاطع قد شاع على المقاطع الأخرى، وهذا ما يبينه الجدول التالى:

#### جدول إحصائي للمقاطع:

| طمف زط | طمف | طمغ | ق  | المقاطع |
|--------|-----|-----|----|---------|
|        |     |     |    | الأيات  |
| 1      | 0   | 0   | 1  | 1       |
| 1      | 1   | 3   | 1  | 2       |
| 1      | 0   | 3   | 5  | 3       |
| 1      | 2   | 2   | 3  | 4       |
| 1      | 2   | 3   | 2  | 5       |
| 1      | 4   | 6   | 8  | 6       |
| 1      | 2   | 8   | 7  | 7       |
| 1      | 7   | 9   | 8  | 8       |
| 1      | 4   | 17  | 8  | 9       |
| 1      | 2   | 12  | 6  | 10      |
| 1      | 2   | 15  | 19 | 11      |

| 1  | 10  | 13  | 12  | 12      |
|----|-----|-----|-----|---------|
| 1  | 3   | 9   | 7   | 13      |
| 1  | 8   | 15  | 11  | 14      |
| 1  | 8   | 16  | 7   | 15      |
| 1  | 4   | 6   | 6   | 16      |
| 1  | 4   | 3   | 4   | 17      |
| 1  | 7   | 15  | 13  | 18      |
| 1  | 3   | 12  | 6   | 19      |
| 1  | 7   | 6   | 12  | 20      |
| 1  | 2   | 8   | 6   | 21      |
| 1  | 4   | 4   | 12  | 22      |
| 1  | 7   | 15  | 17  | 23      |
| 1  | 3   | 3   | 4   | 24      |
| 1  | 2   | 5   | 4   | 25      |
| 1  | 4   | 6   | 6   | 26      |
| 1  | 4   | 3   | 10  | 27      |
| 1  | 7   | 10  | 11  | 28      |
| 1  | 5   | 7   | 6   | 29      |
| 1  | 9   | 9   | 8   | 30      |
| 1  | 3   | 13  | 9   | 31      |
| 1  | 3   | 7   | 4   | 32      |
| 1  | 5   | 14  | 10  | 33      |
| 1  | 9   | 10  | 7   | 34      |
| 1  | 4   | 6   | 13  | 35      |
| 1  | 7   | 14  | 12  | 36      |
| 1  | 3   | 8   | 12  | 37      |
| 1  | 5   | 9   | 7   | 38      |
| 1  | 5   | 7   | 9   | 39      |
| 1  | 7   | 11  | 16  | 40      |
| 1  | 4   | 10  | 6   | 41      |
| 1  | 2   | 5   | 6   | 42      |
| 1  | 3   | 8   | 8   | 43      |
| 1  | 4   | 5   | 4   | 44      |
| 1  | 6   | 9   | 12  | 45      |
| 45 | 190 | 379 | 365 | المجموع |

من خلال هذا النسيج المقطعي والبنية الصوتية التي بنيت عليها (سورة يس) نقف على جماليات التشكيل الصوتي للخطاب القرآني، على الرغم من أنّه قد غلب عليها المقاطع القصيرة(ق) والطويلة المغلقة (طمغ)؛ إلا أنّ هذه التنويعات الصوتية التي أحدثتها المقاطع، أدت إلى تنويعات نغمية أعطت الخطاب القرآني جوا خاصا، يجذب السامع نحو التفكير في الآيات وما تحمله من دلالات ؛ كتسارع وتعاقب الأحداث يوم القيامة، وحالة الخشوع والخضوع التي يكون عليها الناس.

## 3) تجسيد النبر على ربع يس:

نحاول من خلال هذا العنصر استشعار مواضع النّبر في ربع سورة يس، معتمدين في ذلك على قراءة نموذجية للشيخ (مشاري ابن راشد العفاسي).

يس

00//

ق/ طمف زط.

ن-إ: €

وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِمِ

 $00/\ /\ 0/\ 0/\ 0/\ 0/$ 

طمغ اطمغ اطمف اطمغ الله وطمف زط.

ن-إ: ۽

ن-ج: ٱلْحَكِيم مِ

إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿

00//0/0//////0/

طمغ/ق/ق/ق ق أق المغ اطمع الطمع القاطمف زط.

ن-إ: ۽

ن-ج: ٱلْمُرْسَلِين مِ

عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿

00//0/0/0//0//

ق/ طمف/ق/طمف/طمغ/طمغ/ق/طمف زط.

ن-إ: ۽

ن-ج: مُّسَتَقِيم ۽

تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيم ١

00//0/0/0/0/0/0/0/

طمغ/طمف/طمغ/ق/طمف/طمغ/ق/طمف زط.

ن-إ: ا

ن-ج: ٱلرَّحِيم مِ

# لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَيفِلُونَ ١

ق اطمع اق القراطمع الطمع الطمع الطمع الطمع الطمع القراط الطمع القراط الطمع الطم الطمع الطم الطمع الطمع الطمع الطمع الطم الطمع الطمع الطم الطمع الطمع الطم الطمع الطمع الطمع الطمع الطمع الطمع الطم الطم الطم الطمع الطمع

€ € € € € :j-ċ

ن-ج: غَنفِلُون مِ

لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ١

ق اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اق اق اطمف اطمغ اق اق اطمغ اق اطمغ المع اطمغ المعاق المعا

**€ € !**--:

ن-ج: ٱلْقُول مِ

إِنَّا جَعَلْنَا فِيٓ أَعۡنَىقِهِمۡ أَغۡلَالًا فَهِيَ إِلَى ٱلْأَذۡقَانِ فَهُم مُّقۡمَحُونَ ٥

طمغ اطمف اق اطمغ اطمف اطمغ اطمف اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ الصف الصابح الطمف الصابح الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمع الطم الطم الطمع الطمع الطمع الطمع

**€ € € € € ! ! !** 

ن-ج: (أُغْلَلا) مِ

وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ٢

ق/ق/طمغ/طمف/طمغ/طمغ/ق/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/ق/طمغ/طمغ/قاطمغ

€ € € € :j-ċ

اطمغ/ق/ طمغ/طمغ/طمف/طمغ/ق/طمغ/ق/طمفاطمغ/ق/طمف زط.

€ €

ن-ج: (فَأَغۡشَیۡنَـٰهُم) مِ

وَسَوَآةُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْر لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ٢

**₽ ₽ ₽ ₽ !** -∪

اق/طمف زط.

ن-ج: (لَا يُؤْمِنُونَ) مِ

إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِي ٱلرَّحْمَانَ بِٱلْغَيْبِ ۖ فَبَشِّرَهُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ ١

طمغ/ق/طمف/طمغ/ق/ق/ق/ق/قطمغ/ق/ق/قطمغ/قاق/قاق/قاق/قاطمغاطمغاطمغاطمغاطمغا

€ € € € € !-<sup>-</sup>

طمغ/ق/ق اطمغ اطمغ اق اق اطمغ اق اق اطمغ اق المعاق اطمع المعاق اطمع المعاق المعا

€ € €

ن-ج:(بِمَغْفِرَة) مِ

طمغ اطمف اطمغ اق اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمف اق اطمغ اق اطمف الصاف المفارق اطمف المفارق اطمف المفارق المفارق

₽₽₽₽₽₽°

طمف/ق/طمغ/ق/طمغ/ق/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/طمف/ق/طمف أق/طمف المفارق الطمف المفارق المفا

ن-ج:(أُحْصَيْنَه) مِ

وَٱضۡرِبۡ هَٰم مَّ ثَلاً أَصۡحَابَ ٱلۡقَرۡيَةِ إِذۡ جَآءَهَا ٱلۡمُرۡسَلُونَ ٢

طمغ اطمغ اق اطمغ اق اق اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اق اق اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اق اطمغ اطمغ اقت

€ € € € € !-<sup>-</sup>

اطمف زط.

ن-ج:(ٱلمُرْسَلُون) مِ

إِذْ أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْهِمُ ٱتَّنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزَّنَا بِثَالِثِ فَقَالُوۤاْ إِنَّاۤ إِلَيْكُم مُّرۡسَلُونَ ﴿

طمغ/طمغ/طمغ/طمف/ق/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/ق/ق/طمغاق/قاطمفاق/طمفاقاطمفاقاطمفا

**€ € € ! ! !** 

طمف/ق الطمف اق الطمغ اق الطمف الطمف الطمغ الطمف اق الطمغ الطمغ الطمغ الطمف اق الطمف الطمف

**€ € €** 

ن-ج: (مُّرْسَلُون) مِ

قَالُواْ مَآ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِّثَلُنَا وَمَآ أَنزَلَ ٱلرَّحْمَانُ مِن شَيْءٍ إِنَّ أَنتُمْ إِلَّا تَكَذِبُونَ ٢

طمف/طمف/طمف/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/طمفاق/ق/طمغ/طمغ/قاطمفاق/طمفاق/طمغاقاطمغاقاطمغاقاطمغا

€ € € :j-ċ

ن-ج: (تَكُذِبُون) مِ

قَالُواْ رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّآ إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴿

طمف اطمف اطمغ اق اطمغ اق اطمغ اق اق اطمغ اطمف اق اطمغ اطمغ الطمغ المعاق اطمع اق اطمع المعاق ا ن-إ: € € F **•** ₽ ن-ج:(لَمُرۡسَلُونَ) مِ وَمَا عَلَيْنَآ إِلَّا ٱلۡبَكَعُ ٱلۡمُبِينُ ٢ 00/ / 0/ 0/ /0 / 0/ 0/ 0/ / 0/ / ق/طمف/ق/طمغ/طمف/طمغ/طمف/طمف/ق/طمف/طمف/قاطمف ن-إ: **₽** • ₽ ن-ج:(ٱلْبَلَىغ) مِ قَالُوٓاْ إِنَّا تَطَيَّرَنَا بِكُمْ لَهِن لَّمْ تَنتَهُواْ لَنَرْجُمَنَّكُمْ وَلَيمَسَّنَّكُم مِّنَّا عَذَابً أَلِيمُ ١ 00//0/0/0//0/ طمف/طمف/طمغ/طمف/ق/طمغ/طمغ/طمغ/طمفاق/طمغ/ق/طمغ/طمغاطمغاقطمغاق/طمفاقاطمغ **₽ ₽** f f f f ن-إ: اق اطمع اق اطمع اق اق اق اطمع اطمع اطمع اطمع اطمع اطمع اطمف اق اطمف اطمع اق اطمع اق اطمع اق اطمع ال ₽ ₽ ن-ج: (لَنَرْجُمَنَّكُم ) م

| مغ/    | غ/طمغ/طمغ/طه | غ/طمغ/طم | لمغ/طمغ/طمغ          | <i>ا طمغ ق م</i> | ) /ق /طمغ /ق /ق    | ٍطمف/ق      | طمف /طمف /           | ,              |
|--------|--------------|----------|----------------------|------------------|--------------------|-------------|----------------------|----------------|
|        | ŧ            | ŧ        | ŧ                    | ŧ                | ŧ                  |             | #                    | ن-إ:           |
|        |              |          |                      |                  |                    | ، زط.       | مغ/ق/طمف             | طمغ/طه         |
|        |              |          |                      |                  |                    |             | ŧ                    |                |
|        |              |          |                      |                  |                    |             | طَنِيرُكُم ) مِ      | ن-ج:(،         |
|        | (            | لِينَ ﴿  | تَّبِعُواْ ٱلۡمُرۡسَ | لَ يَنقَوْمِ ٱ   | جُلُّ يَسۡعَىٰ قَا | دِينَةِ رَ- | نَّ أَقْصًا ٱلۡمَ    | وَجَآءَ مِرْ   |
|        | 00//0        | 0/0///   | 0/ 0/ 0/             | / 0/ 0/ 0        | 0/0////            | / 0/ /      | 0/ 0/ 0/             | / 0/ /         |
| طمغ    | مف/ق/طمف/۰   | غ/طمف/ط  | ر/ق/طمغ/طم           | مف/ق/ق/ق         | غ/طمف/ق/ط          | طمغ/طم      | ني /طمف/ق/ه          | 3              |
|        | ŧ            | ŧ        | #                    | ŧ                |                    | ŧ           | ŧ                    | ن-إ:           |
|        |              |          |                      |                  | /طمف زط.           | طمغ/ق       | ) /ق /طمف /          | /طمغ/ق         |
|        |              |          |                      |                  | į                  | F           | ŧ                    |                |
|        |              |          |                      |                  |                    |             | رَجُٰل) ۾            | ن-ج:(          |
|        |              |          |                      | ن ک              | وَهُم مُّهَتَدُور  | رُ أُجْرًا  | َن لَّا يَسۡعَلُكُمُ | ٱتَّبِعُواْ مَ |
|        |              |          | 00/                  | / 0/ 0/          | / 0/ 0/ 0/         | //0/        | 0/0/0/               | / / 0/         |
| مف زط. | مغ/طمغ/ق/ط   | لمغ/ق/ط  | طمغ/طمغ/ط            | لمغ/ق/ق/         | لمغ/طمف/ط          | طمف/ص       | طمغ/ق/ق/·            | ,              |
|        |              | ₽ ₽      | ŧ                    |                  | ŧ                  |             | ŧ                    | ن–إ:           |
|        |              |          |                      |                  |                    |             | أُجْراً ) مِ         | ن-ج:(أَ        |
|        |              |          |                      |                  |                    |             |                      |                |

# وَمَا لِيَ لَآ أَعْبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ عَ

00//0//0//0///0///0//0//0//0////0//

ق/طمف/ق/ق/طمف/طمغ/ق/طمغ/ق/طمف/ق/طمف/قاق/قاق/طمفاق/قاطمفاق/قاطمغاق

**€ € € !**-0

طمف زط.

## ن-ج:(فَطَرَنِي)

ءَأُتَّخِذُ مِن دُونِهِۦٓ ءَالِهَةً إِن يُرِدِنِ ٱلرَّحْمَىٰ بِضُرِّ لَا تُغَنِ عَنِّي شَفَىعَتُهُمْ شَيَّا وَلَا يُنقِذُونِ ﴿

**€ € €** 

/ طمف زط.

ن-ج: (ٱلرَّحْمَين) مِ

إِنِّي إِذًا لَّفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ٢

00/ / 0/ 0/ / 0/ / 0/ / 0/ 0/

| طمغ/طم                   | _ /ق /طمغ / ق     | /طمف/ق         | رطمف/ط    | ىغ/ق/طە  | ف زط.     |            |        |
|--------------------------|-------------------|----------------|-----------|----------|-----------|------------|--------|
| ن−إ: ≱                   | ŧ                 | ŧ              | ŧ         | ŧ        |           |            |        |
| ن-ج:(ضَلَال)             | :                 |                |           |          |           |            |        |
| إِنِّے ءَامَنتُ بِرَبِ   | كُمۡ فَٱسۡمَعُو   |                |           |          |           |            |        |
| 0///0/0/0/0/0/           | 00//0/0/          |                |           |          |           |            |        |
| طمغ/طم                   | ر /طمف /ط         | غ/ق/ق/م        | غ/ق/طم    | غ/طمغ/ق  | /طمف زط.  |            |        |
| ن-إ: ۽                   | ŧ                 |                | <b>=</b>  | •        | f         |            |        |
| ن-ج:(ءَامَنت)            | ŧ                 |                |           |          |           |            |        |
| قِيلَ ٱدۡخُلِ ٱلۡجِنَّةُ | ُقَالَ يَلَيْتَ   | وَمِي يَعْلَمُ | نَ ا      |          |           |            |        |
| 0/ 0/ / 0/ 0/            | 0/ / 0/ / /       | 0/ / 0/        | / O/ O/   | OO       |           |            |        |
| طمف/طم                   | /ق/طمغ/طم         | /ق/ق/طم        | ر /ق /طمف | اطمغ/ق/ه | لمغ/طمف/ط | مغ/ق/طمف ز | . زط.  |
| ن−إ: ۗ                   | ŧ                 | <b>F F</b>     | ŧ         |          | ŧ         | ŧ          |        |
| ن-ج: (ٱلْجُنَّة)         |                   |                |           |          |           |            |        |
| بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي  | ِجَعَلَنِي مِنَ ٱ | مُكَرَمِينَ    | (TV       |          |           |            |        |
| / 0/ / / / 0/ /          | ///0/0            | O/ / O/        | 00/ /0 /  | (        |           |            |        |
| ق/طمف                    | ق/ق/ق/طم          | ب/طمغ/ه        | مف/ق/ق    | ق ق ط    | مف/ق/طمغ  | /طمغ/ق/طم  | طمف زط |
| ن-إ: ۽                   | ŧ                 | ŧ              |           | ŧ        |           | <b>F</b>   |        |

ن-ج:(ٱلۡمُكۡرَمِين)م

وَمَآ أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِن بَعْدِهِ مِن جُندٍ مِّن أَلسَّمَآءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ اللهِ

ق اطمف اطمغ اطمغ اطمف اق اطمف اطمغ اق اق اطمغ المع الصمغ المع اطمع الطمع الطمع الطمع الصمغ المعالمة ال

طمغ/ ق/طمف/ق/ق/طمف/طمف/طمغ/طمف/طمغ/ق/طمف زط.

**f f** 

ن-ج:(جُندٍ) م

إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَ حِدَةً فَإِذَا هُمْ خَرِمِدُونَ عَ

00//0/0/0///0///0/0/0/0/0/0/0/0/0/

طمغ/طمف/طمغ/طمغ/طمف/طمغ/ق/طمغ/ق/طمف/ق/ق/طمفاق/قاق/طمغاقات

ن-إ: ا

ق/ طمف زط.

ن-ج:(صَيْحَة) مِ

يَحَسَرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ - يَسَّهَ زِءُونَ ٢

| الطمغ اطمغ اق اطمف ا | مف/طمغ/طمف    | ق/طمف/ق/ط                  | غ/ق/طمف/         | ر اطمغ اق اطم           | طمف                |           |
|----------------------|---------------|----------------------------|------------------|-------------------------|--------------------|-----------|
| ŧ                    | ŧ             | ŧ                          | ŧ                |                         | <b>f</b> :         | ن-إ:      |
| •                    | مغ /ق/ طمغ زط | / ق/ طمغ /ط                | ، /طمف/ ق        | طمف/ طمف                | غ/طمغ/             | طمغ       |
|                      |               | ŧ                          | ŧ                | ŧ                       |                    |           |
|                      |               |                            |                  | ولٍ) ۾                  | ج: (رَّسُو         | ن-ج       |
|                      | يَرْجِعُونَ 🗊 | نِ أَنْهُمْ إِلَيْهِمْ لَا | مِّرَ. ٱلۡقُرُور | ُهۡلَكۡنَا قَبۡلَهُم    | يَرَوۡاْ كَمۡرَ أَ | أَلَمۡ يَ |
| 00/ / 0/ 0/          | 0/ 0/ / 0/ /  | 0/ / 0/ / 0/               | / 0/ / 0/        | 0/ 0/ 0/ 0/             | / 0/ / 0           | 0//       |
| ع/ق/طمف/ق/طمغ/ق/     | /ق/طمغ/ق/طمغ  | غ/طمف/طمغ                  | لمغ/طمغ/طم       | مغ/ق/طمغ/ط              | ق/ط                |           |
| <b>f</b>             | •<br>=        | ŧ                          | ŧ                | ŧ                       | <b>f</b> :         | ن-إ:      |
|                      |               |                            |                  | غ/طمغ/طمف               |                    |           |
|                      |               |                            | ŧ                |                         | ŧ                  |           |
|                      |               |                            |                  | ون ) ۾                  | ح:(ٱلۡقُرُو        | ن-ج       |
|                      |               |                            | مِنْ رُونَ ﴿     | جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحُ | كُلُّ لَّمَّا      | وَإِن     |
|                      |               | 00//0/0                    | 0/ 0/ / 0/       | 0/ / 0/ 0/ 0            | 0/ 0/ 0            | 0//       |
| /طمغ/ق/طمف زط.       | غ/ق/طمغ/طمف   | /ق/طمف/طم                  | /طمغ/طمف         | مغ/طمغ/طمغ              | ق/ط                |           |
| <b>= f</b>           | £ #           | •                          | ₽                | £                       | <b>.</b>           | ن-إ:      |
|                      |               |                            |                  |                         |                    | ن-ج       |

```
وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ٢
```

ق اطمف اق اطمغ اق اق اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اطمغ اق اق اطمغ اطمغ اطمف اطمف اق اطمغ ا

**€ € € € :**!--:

طمغ/ طمف/طمغ/طمف/طمغ/طمغ/ق/طمغ/ق/طمغ/ق/طمغ/قاطمف

**f f f** 

ن-ج:(يَأْكُلُون) مِ

وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّتٍ مِّن خَيْلٍ وَأَعْنَبٍ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ

**₽ ₽** :[-ċ

طمغ/ق/ طمغ/طمغ/طمف/طمف/طمف/ق/طمغ/ق/طمف زط.

₽ ₽

ن-ج: (جَنَّنت) ۾

لِيَأْكُلُواْ مِن تَمَرِهِ - وَمَا عَمِلَتَهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ٢

| ف/طمغ/ق | /طمف/طم           | طمغ/ق/طمغ                  | ف/ق/ق/                  | ر /ق /ق /طم        | غ ق ق ق ق        | لمف/طم           | طمغ/ق/م         | ق/,             |           |
|---------|-------------------|----------------------------|-------------------------|--------------------|------------------|------------------|-----------------|-----------------|-----------|
|         | ŧ                 | ŧ                          |                         | ŧ                  |                  |                  | ŧ               |                 | ن-إ:      |
|         |                   |                            |                         |                    |                  | ,طمف زط          | /طمغ/ق/         | طمف             | ,  ق      |
|         |                   |                            |                         |                    |                  |                  | ŧ               |                 |           |
|         |                   |                            |                         |                    |                  | <b>f</b>         | ڪُرُون)         | : (يَشَ         | ن-ج       |
| ونَ 🗊   | مًّا لَا يَعۡلَمُ | ِ أَنفُسِهِمۡ <u>وَ</u> مِ | ٔ<br>رضُ <u>وَ</u> مِنَ | مًّا تُنبِتُ ٱلْأَ | كُلَّهَا مِذَ    | ٱلْأَزْوَاجَ ﴿   | ِی خَلَقَ       | ئنَ ٱلَّذِ      | شُبْحَ    |
| 0/0//0  |                   | 0///0/0                    |                         |                    |                  |                  |                 |                 |           |
| طمف/طمغ |                   | ق/طمغ/ق/ط                  |                         |                    |                  |                  |                 |                 |           |
|         | ŧ                 | ŧ                          | ŧ                       | ŧ                  |                  | ŧ                |                 | ŧ               | ن-إ:      |
| بط.     | ق/طمف ز           | اطمف اطمغ ا                | مغ/طمف <sup>/</sup>     | /طمغ/ق/ط           | مغ/ق/ق           | ر اطمغ اط        | طمغ/ق/ق         | طمغ/            | /ق/       |
|         |                   | ŧ                          | ŧ                       |                    | <b></b>          |                  | ŧ               | #               |           |
|         |                   |                            |                         |                    |                  |                  | فَلَق) ۾        | <b>&gt;</b> ) : | ن-ج       |
|         |                   |                            |                         | ئُم مُّظَٰلِمُونَ  | بَارَ فَاإِذَا ه | خُ مِنْهُ ٱلنَّا | ٱلَّيۡلُ نَسۡلَ | أَلُّهُ مُ      | وَءَايَةٌ |
|         |                   | 00/ / 0/                   | 0/ 0/ /                 | / / 0/ / 0         | 0/ /             | 0//0/            | 0///            | 0//             | 0//       |
| ق طمف   | لمف/ق/ق           | مغ/طمغ/ق/م                 | غ/ق/ق/ط                 | لمغ/ق/طمغ          | ق/طمغ/م          | رطمغ/ق/ة         | طمف/ق/          | ق/,             |           |
| ء       |                   | Ē                          | £                       | _                  |                  |                  | £               |                 | ن-إ:      |

طمغ/ طمغ/ق/طمف زط.

₽

ن-ج:(ٱلَّيْل) مِ

وَٱلشَّمْسُ جَرِي لِمُسْتَقَرٍّ لَّهَا ۚ ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿

ن−اٍ: ۽ ڳ

طمغ/ق/ طمف/طمغ/ق/طمف زط.

**₽** 

ن-ج: (وَٱلشَّمْس) مِ

وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ

طمغ/ق/ق/ق/قاطمغ/طمغ/طمفاق/قاطمفاق/قاطمغاطمغاطمفاطمفاقاطمغاطمغا

**€ € €** 

F

F

ن-إ: ۗ ۗ ۗ

طمف/ طمغ/ق/طمف زط.

•

ن-ج: (وَٱلۡقَمَر) مِ

طمغ/طمغ/ق/طمغ/ق/طمف/ق/طمف/ق/طمف/طمغ/قاضغ/قاق/قاق/قاضاطمغاق

€ € € € E : !--ċ

اطمف اق اطمغ اق اطمف اق اق اطمغ اطمغ اطمغ اطمف اق اق اطمغ اطمغ اق اطمف اق اطمع المناق المناق

**f f f** 

ن-ج: (يَسْبَحُون) مِ

وَءَايَةٌ لَّهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ١

ق اطمف اق اطمغ اق اطمغ اطمغ اطمغ اطمف اق اطمغ اطمغ اطمغ الصفة الصفة الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ الطمغ ا

**€ € €** : !--∪

طمغ/ طمغ/طمغ/طمف زط.

₽

ن-ج: (حَمَلْنَا) مِ

وَخَلَقَّنَا هُم مِّن مِّثَلِهِ ع مَا يَرْكَبُونَ ٢

00//0/0///0/0/0/0///

ق/ق/طمغ/طمف/ق/طمغ/طمغ/طمغ/طمغ/ق/قاق/طمفاطمغاق/طمفاق ن-إ: F ن-ج: (يَرْكَبُون) مِ وَإِن نَّشَأَ نُغْرِقْهُمْ فَلَا صَرِيحَ لَهُمْ وَلَا هُمْ يُنقَذُونَ عَ ن-إ: ₽ ₽ ق/ طمف زط. F ن-ج: (صَرَيح) عِ إلَّا رَحْمَةً مِّنَّا وَمَتَعًا إِلَىٰ حِينٍ ٥ 00/0//0/0///0/0/0/0/0/0/0/0/ طمغ اطمف اطمغ اق اطمغ اطمغ اطمف اق اق اطمف اطمغ اق اطمف اطمف المف زط. ₽ ₽ ن-ج: (رَحْمَة) عِ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ آتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلَّفَكُمْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ

00/ / 0/ 0/ / 0/ / 0/ / 0/ 0/ 0/ 0/ 0/ 0/ 0/ 0/ / / / 0/ 0/ / /

ق /ق /طمف /طمف /ق /طمغ /ق /طمف /طمغ /ق /طمغ /ق

نرى من خلال هذا التحليل أن النبر قد أدى بعدين أحدها صوتي ليأثر في الأذن والحس، وآخر معنوي يؤثر في القلب والعقل، فيجعل الإنسان يتعايش مع جو السورة؛ ليدرك في الأخير هدف السورة كلها .

### 4) تجسيد التنغيم على ربع يس:

كذلك بالاعتماد على القراءة النموذجية للشيخ (مشاري ابن راشد العفاسي)؛ سنحاول استشعار مستويات التنغيم في سورة يس، على الجدول التالي:

| مستوى التنغيم          | رقم الآية |
|------------------------|-----------|
| صاعدة                  | 1         |
| مستوية →               | 2         |
| هابطة                  | 3         |
| مستوية ــــــــــــ    | 4         |
| مستوية ـــــــــــــــ | 5         |
| صاعدة                  | 6         |
| مستوية ـــــــــــــ   | 7         |
| صاعدة                  | 8         |

| هابطة                | 9  |
|----------------------|----|
| صاعدة                | 10 |
| صاعدة                | 11 |
| هابطة                | 12 |
| مستوية →             | 13 |
| مستوية →             | 14 |
| صاعدة                | 15 |
| مستوية ——▶           | 16 |
| صاعدة                | 17 |
| هابطة                | 18 |
| هابطة                | 19 |
| صاعدة                | 20 |
| صاعدة                | 21 |
| صاعدة                | 22 |
| صاعدة                | 23 |
| هابطة                | 24 |
| صاعدة                | 25 |
| صاعدة                | 26 |
| صاعدة                | 27 |
|                      | 28 |
| مستوية               | 29 |
| صاعدة                |    |
| هابطة                | 30 |
| هابطة                | 31 |
| مستوية ـــــــــــــ | 32 |
| مستوية →             | 33 |

| 34 |
|----|
|    |
| 35 |
| 36 |
| 37 |
| 38 |
| 39 |
| 40 |
| 41 |
| 42 |
| 43 |
| 44 |
| 45 |
|    |

نلاحظ أنّ التنغيم ليس محصورا في درجة الصوت فقط، بل هو مجموعة من الأداءات الصوتية التي تجتمع لتحدد لنا الدلالة المطابقة لمراد الآيات، وقد جاءت النغمات متذبذبة بين الهابطة والصاعدة لكي توحي يحالة الإنسان يوم القيامة

المبحث الثالث: الآليات الخارجية البانية للتحليل الصوتي في ربع يس:

سنحاول من خلال هذا المبحث تحليل الشكل الخارجي للستورة؛ ألا وهو الفواصل القرآنية والتكرار والمخالفة والمماثلة وربط ذلك بالدلالة.

#### الإيقاع الخارجي:

#### 1) الفاصلة القرآنية:

تميزت السورة بفواصل قصيرة متقاربة في حرف رويّها؛ إذ لا نجد غير ثلاثة حروف تنتهي بحم الفاصلة ألا وهي: (السين، النون، الميم). وفيما يلي جدول يظهر الفواصل التي وردت فيها هذه الحروف وعددها:

| عددها | الفواصل القرآنية                                                                 | حرف الروي |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 01    | یس                                                                               | w         |
| 37    | ِ - ٱلۡمُرۡسَلِينَ - غَـٰفِلُونٍ - يُؤۡمِنُونَ - مُّقَمَحُونَ - يُبۡصِرُونَ -    | ن         |
|       | يُؤْمِنُونَ - مُّبِينٍ - ٱلْمُرْسَلُونَ - مُّرْسَلُونَ - تَكَذِبُونَ -           |           |
|       | لَمُرْسَلُون - ٱلْمُبِينُ - مُّسْرِفُونَ ُ -ٱلْمُرْسَلِينَ -                     |           |
|       | مُّهَ تَدُونَ - تُرْجَعُونَ - يُنقِذُونِ - مُّبِينٍ - فَٱسۡمَعُونِ - يَعۡلَمُونَ |           |
|       | - ٱلۡمُكۡرَمِينَ - مُنزِلِينَ - خَـٰمِدُونَ - يَسۡتَهۡزِءُونَ - يَرۡجِعُونَ      |           |
|       | - مُحَضَرُونَ - يَأْكُلُونَ - ٱلْعُيُونِ - يَشَكُرُونَ - يَعْلَمُونَ -           |           |
|       | مُّظْلِمُونَ - يَسْبَحُونَ - ٱلْمَشْحُونِ - يَرْكَبُونَ - يُنقَذُونَ -           |           |

|    | حِينِ - تُرْحَمُهُونَ .                                                       |   |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|---|
| 07 | ٱلْحَكِكِيمِ-مُّسَتَقِيمِ -ٱلرَّحِيمِ -كَرِيمِ - أَلِيمِ -ٱلْعَلِيمِالْقَدِيم | ۴ |

يتبين لنا من خلال هذا الجدول أن حرف النون أكثر حضورا في الفاصلة؛ "لأنه حرف نشيط في العربية وقد كثر تواتره فيها، بحيث نجد الشعراء ركّزوا عليه في تدبيج قصائدهم ومنهم عمر بن أبي ربيعة – مثلا – ينشئ أربعا وأربعين قصيدة في ديوانه على روي " النون " والمتنبي في عشرين قصيدة بالإضافة إلى إحدى المعلقات وهي معلقة عمرو بن كلثوم تؤثر هذا الحرف رويًا"1. أما عن كثرة تواتره في فواصل السورة فلأنّ فيه غنّة عذبة في النطق، وبالإضافة إلى ذلك فالنون صوت مجهور يتوسط الشدة والرخاوة، وهذا يجعله " أسرع تأثرا بما يجاوره من أصوات وأشدها تأثرا حين يقترن بالسكون فحينئذ يتحقق اتصاله بما بعده اتصالا مباشرا"2. بالإضافة إلى هذا فالنون يدخل "ضمن مصنفات (الحروف الشعورية) فهو حرف شعوري مثير لمختلف الأحاسين والمشاعر"3، سواء كانت الخوف أو الحزن أو الفرح. كما نلاحظ من خلال التمعّن في الآيات أنّ النون عند اقترانها بالياء جاءت عبارة عن مدح ووصف للني صلى الله عليه وسلم وشهادة له بالرسالة. أما عند اقترانها بالواو ففي عموم السورة جاءت لذم الكفار على عدم إيمانهم وغفلتهم عن ربهم واستهزائهم بالرسل والآيات الجلية في أنفسهم والاعتراف بالمعجزات والدعوة إلى التبصر.

<sup>1 -</sup> عبد المالك مرتاض، الخطاب القرآني، ص: 278.

 $<sup>^{2}</sup>$  – إبراهيم أنيس، الأصوات اللغوية، ص:55–56.

 $<sup>^{3}</sup>$  -حسن عباس، خصائص الحروف العربية ومعانيها نقلا عن زبيدة بن أسباع، سورة الرحمن دراسة دلالية، ص $^{3}$ 

أمّا الفاصلة التي تنتهي بالميم فهي قليلة على الرغم من تواترها بكثرة في العربية، وهو حرف يجمع بين "الشدة والرخاوة" 1، "انطلاقا من انتساب الصوت إلى زمرة الأصوات المجهورة المتوسطة "2، وإذا دقّقنا النظر في الفواصل التي انتهت بحرف الميم نلقاها تعبّر عن صفات وأسماء الله الحسنى كالرحيم وكريم وعليم ... ومن الدلالات التي ترتبط بالميم في معاني هذه الأسماء والصفات، دلالة الكمال لله عزّوجل".

#### 2) التكرار في ربع يس:

سورة يس من الستور التي لا نجد فيها تكرارا للكلمات ككثير من الستور القرآنية مثل: سورة الرحمن والحاقة والقارعة ... إلا أنّنا نجد تكرارا الحروف في الكلمة الواحد أو في الآية ، ومن هذه الحروف التي تتكررت في الكلمة ( الزاي واللام). قال تعالى: ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾، وقول أيضا: ﴿ فَعَزَّزْنَا بِثَالِثٍ ﴾، نرى في هذين الآيتين تكرار لحرف الزاي، وهو من الحروف المجهورة التي تصرد صفيرا عند النطق بما، ويدخل في حيّز واحد مع الصاد والسن، و "لا تأتلف الصاد مع السين ولا مع الزاي في شيء من كلام العرب "3. وقد استطاع هذا الحرف تصوير أسماء الله الحسني وصفاته بأدق تصوير، وعبر عن قدرة الخالق وعلمه وعزته الجليلة ورحمته على الناس أجمعين.

~ 160 ~

 $<sup>^{1}</sup>$  - إبراهيم أنيس، الأصوات اللغوية، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> 102: حسن عباس، خصائص الحروف العربية ومعانيها نقلا عن زبيدة بن أسباع، سورة الرحمن دراسة دلالية، ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن منظور، لسان العرب، ج3، ص:1799.

وورد تكرار حرف اللام من قوله تعالى: ﴿ إِنِّيَ إِذًا لَّفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾، [ سورة يس، الآية: [24]. "فصوت اللام من الأصوات الذلقية وقد دلّ على الظهور والبروز خاصة عندما ارتبط بصوت الضاد، فاللام من الأصوات التي يتذبذب فيها الوتران الصوتيان" أ. صوّر تكرار اللام في كلمة (ضلال) حالة التشتت والضياع والتيه في من لا يتبع طريق الحق.

~ 161 ~

<sup>1 -</sup>رمضان عبد التواب، مدخل إلى علم اللغة، ص:47.

### 3) المخالفة الصوتية في ربع يس:

وهي ما ذكرناه في البداية مما يحدث من تغير لصوتين متماثلين في كلمة إلى صوت مخالف ومن صورها التي لمسناها في (ربع سورة يس)، "المخالفة التقدمية المنفصلة"<sup>1</sup>؛ وهي المخالفة بين الحركات، مثل تحول فتحة نون المثنى إلى كسرة بسبب تباعد فتحتين طويلة وقصيرة، فخولف بينهما بتحويل فتحة النون إلى كسرة، نحو قوله تعالى: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْهِمُ ٱتَّنَيْنِ ﴾، أصلها اثْنَيْنَ.

كذلك هناك "المخالفة الرجعية المتصلة" كالإدغام للمخالفة في الراء نحو قوله تعالى: ﴿ وَءَايَةٌ لَمُ مَّلْنَا ذُرِّيَتُهُمْ ﴾، أصلها ذريرتهم، فلما كثرت الراءات أبدلت الراء الأخيرة ياء وأدغمت الياء وهنا حدثت مخالفة بين الراءات إذ أدت هذه المخالفة إلى حدوث الإدغام فأصبحت ذريتهم. نجد أيضا "المخالفة بالكمية " في المقاطع الصوتية حيث تقصر حركة ضمير الغائب بعد مقطع طويل وذلك لمخالفة الكمية بين المقطع لكي لا يتوالى مقطعان طويلان يصعب نطقهما، نحو قوله تعالى: ﴿ فَمِنْهُ وَهُ فَمِنْهُ فَ أصلها عملتهُو، و ﴿ عَمِلَتْهُ ﴾ أصلها فمنهُو، و ﴿ عَمِلَتْهُ ﴾ أصلها عملتهُو،

 $^{297}$  عبد القادر عبد الجليل، الأصوات اللغوية، دار الجليل، عمان-الأردن، ط $^{1}$ ، 1998م، ص $^{297}$ .

<sup>1 -</sup>جيلالي بن يشو، بحوث في اللسانيات(الدرس الصوتي العربي، المماثلة والمخالفة)، دار الكتاب، ط1، 2007م، ص:173.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – نفسه، ص:173.

و ﴿ قَدَّرَنَه ﴾ أصلها قدرتمُو. كما نجد أيضا" المخالفة بالحذف" أي (إن) و(أن) إذا اتصلت مع نون الوقاية قبل ياء المتكلم أو ضمير المتكلمين المنصوب نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَعْنَقِهِمْ أَعْلَلاً ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّا تَطَيَّرَنَا إِنِّي إِذًا لَّفِي ضَلَل مُّبِينٍ ﴾، أعلنا أي تشابه الحروف. وقوله : ﴿ إِنَّا حَمَلُنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ﴾، أصلها: (إننا). وقوله: ﴿ إِنَّا حَمَلُنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ﴾، أصلها: (إننا). وقوله: ﴿ إِنَّا حَمَلْنَا أَرْبَيْتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ﴾، أصلها: (إننا). وقوله: ﴿ إِنَّا حَمَلْنَا أَنِي عَلَمْ النون هنا لكراهة توالي الأمثال أي تشابه الحروف.

#### 4) المماثلة الصوتية في ربع يس:

والمماثلة كما ذكرنا في الجانب النظري تقارب بين صوت وصوت بينها بعض الإختلاف، مما يؤدي إلى أن تغير بعض الأصوات في مخارجها وصفاتها، لتتفق مع أصوات أخرى تقاربها، ومن أنواع المماثلة التي وجدناها في (ربع يس)، المماثلة المقبلة الجزئية المنفصلة؛ كتأثير الراء المجهورة في السين المهموسة، نحو: (المرسلون، أرسلنا، مرسلون، ياحسرة) فتتصف بصفة الجهر فتخرج وكأنها صاد. كذلك نجد تأثر التاء بالطاء في كلمة (تطيرنا) فتنطق بصفة الطاء المجهورة. ومن المماثلة الصوتية المماثلة المكلية المنفصلة مثل تأثر حركة الضم في ضمير النصب والجر الغائب المفرد المذكر والجمع المذكّر بما قبلها من كسرة طويلة أو قصيرة أو ياء، فتقلب الضمة كسرة، مثل الكلمات التالية:

 $<sup>^{1}</sup>$  - فوزي حسين الشايب، أثر القوانين الصوتية في بناء الكلمة، عالم الكتب الحديث، إربد - الأردن، ط $^{1}$ ،  $^{2004}$ م، ص $^{1}$ 



يَأْتِيهِمْ تحولت الضمة في الضمير (ــهُ) إلى كسرة لتماثل حركة الكسرة الطويلة التي ويُعْمِمُ تعولت الضمة في الضمير (ــهُ) إلى كسرة لتماثل حركة الكسرة الطويلة التي يعقبهم قبلها.

أما المماثلة المدبرة الجزئية المتصلة، نجدها في تأثر النون الساكنة بالباء التي بعدها، فتقلب إلى ميم لتقارب مخرج الباء. نحو قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَيْنِ ﴾، ﴿ مِنْ بَعْدِهِ عِهِ، ﴿ تُنبِت ﴾، ﴿ يَنبَغِي ﴾. ومن ناحية المماثلة المدبرة الكلية المتصلة نلاحظ تأثر لام التعريف بما بعدها من أصوات، التي تسمى (الحروف الشمسية ) فتدغم في اللام وذلك نحو: الرّحيم، الرّحمن، السّماء، الشّمس، النّهار. وعندما

تماثل الياء التاء في صيغة الأفتعال إذا كانت التاء فاء لهذه الصيغة نحو: اِتبع على وزن افتعل تصبح اِيتبع تحول الياء إلى تاء فتصبح اِتتبع ثم تدغم التاء لتصبح الكلمة: اِتبع.

نلاحظ من خلال ماسبق أن الظواهر الصوتية ساهمت بشكل كبير في انسجام سورة يس لتعبر في النهاية بدق عن مراد الله غزوجل لعباده.

#### المبحث الرابع: الخطابات القرآنية في ربع يس.

من إعجاز القرآن الكريم تنوّع صور الخطابات فيه، و سرعة الإنتقال من صورة إلى أخرى دون أن يحس القارئ بنشاز أو تناقض في المعنى العام، هذا هو الأمر الذي يجعل إعجاز القرآن متكاملا، وسورة يس من السور التي تنوع فيها الخطاب؛ حيث كانت بدايتها بقسم الله تعالى بعظمة القرآن وحكمته، ليكرم نبيه بخطاب كرامة، إذ يقول تعالى: ﴿إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ عَلَىٰ صِرَاطِ وحكمته، ليكرم نبيه بخطاب كرامة، إذ يقول تعالى: ﴿إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ عَلَىٰ صِرَاطِ مَسْتَقِيمٍ ﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾.

ثم يوجّه الله تعالى خطاب تكليف يتجلى في قوله: ﴿ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ فَهُمْ عَنفِلُونَ ﴿ فَهُمْ الله عَلَى المَعْمِ مِن تَجلي الحق لهم بقوله: ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى عَنفِلُونَ ﴿ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . ثم يتوالى بعدها خطاب التهكّم والإهانة للساعين في الصد عن سبيل الله؛ إذ يقول تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِيَ إِلَى ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ ﴾ . شم يتوالى بعدها خطاب التهكيم والإهانة للساعين في الصد عن سبيل الله؛ إذ يقول تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي ٓ أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا فَهِيَ إِلَى ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ ﴾

وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ٢٠٠٠. يعاكسه في ذلك خطاب مدح للذين يخشون الله،﴿إِنَّمَا تُنذِرُ مَن ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِيَ ٱلرَّحْمَانَ بِٱلْغَيْبِ فَبَشِّرَهُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرِ كَرِيمٍ ﴿ ﴾ ثم يعمّم الله تعالى خطابه للناس جميعا عن الموت بقوله: ﴿إِنَّا خَنْ نُحْى ٱلْمَوْتِي وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُّبِينِ ﴿ ﴾. يلفتنا الله عزوجل بعدها بخطاب خاص لأصحاب القرية، فيقول: ﴿وَٱضۡرِبۡ هَٰمُ مَّتَلاَّ أَصۡحَــَبَ ٱلْقَرْيَةِ إِذْ جَآءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِذْ أَرْسَلْنَآ إِلَيْهِمُ ٱثَّنِين فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِثَالِثٍ فَقَالُوٓاْ إِنَّآ إِلَيْكُم مُّرْسَلُونَ ١٠٠٠ يليه بعد ذلك خطاب الإهانة والتكذيب من طرف أصحاب القرية، يقول الله تعالى على لسانهم:﴿قَالُواْ مَآ أَنتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِّثَلُنَا وَمَآ أَنزَلَ ٱلرَّحْمَـٰنُ مِن شَيْءٍ إِنَّ أَنتُمْ إِلَّا تَكُذبُونَ ١٠٠ ليجيبهم المرسلون بعد ذلك مقتنعين أن التكليف بالرسالة هو من عند الله، وأن دورهم يكمن في التبليغ فقط أما الهداية فهي على الله، هذا الأمر الذي جعل الكفار يتهكّمون بمم ويتطيرون، ﴿ قَالُوٓاْ إِنَّا تَطَيَّرَنَا بِكُمْ ۖ لَإِن لَّمْ تَنتَهُواْ لَنَرْجُمَّنَّكُمْ وَلَيَمَسَّنَّكُم مِنَّا عَذَابٌ أَلِيمُ ﴿ فَالَّارِهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّاللّ وماكان من المرسلين إلا أن ألقو طائرهم عليهم، وفي خضم هذا الجدال الحادث بينهم، برز من أقصا المدينة رجل مؤمن بالله يعرض عليهم اتباع المرسلين لأنهم لا يسألونهم دينارا ولا درهم، وجاء هذا على شكل خطاب تحنن واستعطاف وعرض، يقول الله تعالى: ﴿وَجَآءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يُسْعَىٰ قَالَ يَنْقَوْمِ ٱتَّبِعُواْ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَن لَّا يَسْعَلُكُمْ أَجْرًا وَهُم مُّهَتَدُونَ ﴿ وَمَا لِيَ لَآ أَعْبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾. وبعد أن دعاهم ونصح لهم أتى خطاب التلقين و التحذير من الله تعالى على لسانه: ﴿ وَأَتَّخِذُ مِن دُونِهِ ۦٓ ءَالِهَةً إِن يُردِّنِ ٱلرَّحْمَانُ بِضُرٍّ لَّا تُغْنِ عَنِّي شَفَعَتُهُمْ شَيًّْا وَلَا يُنقِذُونِ ﴿ إِنِّي إِذًا لَّفِي ضَلَلِ مُّبِينٍ ﴾ إِنِّي عَامَنتُ بِرَبِّكُمْ فَٱسْمَعُونِ هِيلَ عن الله عزوجل: ﴿قِيلَ مَا بوسعه معهم، أتاه خطاب الكرامة والمغفرة من الله عزوجل: ﴿قِيلَ ٱدۡخُل ٱلۡجُنَّةَ ۗ قَالَ يَلۡيۡتَ قَوۡمِي يَعۡلَمُونَ ۞ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلۡمُكۡرَمِينَ ۞﴾. وأتى المعرضين خطاب انتقام بقوله تعالى:﴿ وَمَآ أَنزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ، مِنْ بَعْدِه، مِن جُندٍ مِّر بَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَدِمِدُونَ ﴿ فَي ليه خطاب تحسر ودعوة للاعتبار بما حدث للأقوام الغابرة، وأن مآلهم كلهم إلى علّام الغيوب. ﴿يَكَسُرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ ۚ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولِ إِلَّا كَانُواْ بِهِۦ يَسْتَهْزءُونَ ﴿ اللَّهُم مِّرَ ۖ الْمَر يَرَوْاْ كَرْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّرَ ﴾ ٱلْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ وَإِن كُلُّ لَّمَّا جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴿ ﴿. تم يوجهنا الله عزوجل إلى التأمل في الأرض وأسرارها بقوله تعالى: ﴿وَءَايَةٌ مُّهُمُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّتٍ مِّن خَّنِيلِ وَأَعْنَبِ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ ﴿ لِيَأْكُلُواْ مِن ثَمَرِهِ - وَمَا عَمِلَتْهُ أَيْدِيهِمْ أَ أَفَلَا يَشْكُرُونَ ١ وهذا النوع من الخطاب يسمى خطاب العين المراد به الغير؛ أي أنه موجه لأصحاب القرية إلّا أنه يشملنا جميعا. ثم يخاطبنا الله تعالى عامة لا يقصد أحدا معينا ، ويدعونا إلى التفكر في الأمور الكونية كخلق الأزواج كلها والليل والنهار والشمس والقمر وحمل الناس في البحار والمحيطات، كل ذلك بقوله تعالى: ﴿ سُبْحَينَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِم وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسۡلَخُ مِنۡهُ ٱلنَّهَارَ فَاإِذَا هُم مُّظۡلِمُونَ ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَجَرى لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ۚ ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَآ أَن تُدۡرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيۡلُ سَابِقُ ٱلنَّهَار وَكُلٌّ فِي فَلَكِ يَسۡبَحُونَ ﴾ وَءَايَةٌ لَمُمۡ أَنَّا حَمَلۡنَا ذُرِّيَّتُهُمۡ فِي ٱلۡفُلِّكِ ٱلۡمَشۡحُون ﴿ وَخَلَقۡنَا هُمْ مِّن مِّتْلُهِ عَمَا يَرْ كَبُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

يتجلى من خلال كلّ هذه الأغراض الخطابية الإعجاز اللغوي للنص القرآني، الذي يذهلنا في كل مرة نحاول أن ندرس عنصرا من عناصره اللغوية، وبالأخص الجانب الصوتي؛ إذ حاولنا الربط بين الجانب النظري للتحليل الصوتي للخطاب القرآني والجانب التطبيقي بمدف الوقوف على أبرز جماليات الإنسجام الصوتي في (سورة يس).

# 

#### خاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، على هذا نكون قد أنحينا بحثنا الموسوم ب:"التحليل الصوتي في الخطاب القرآني ربع يس أنموذجا" راجين من الله عز وجل أن يجعله خالصا لوجهه الكريم، وأن يرزقنا مواصلة البحث فيه؛ لأن البحث في القرآن الكريم من أشرف العلوم وأرفعها، ولقد سعينا جاهدين إلى جعل هذا البحث يحظى بالثراء والفائدة، ومع ذلك فلا نحسب أننا أتينا فيه بجديد، إلا أننا جمعنا عناصره من مختلف المصادر والمراجع، وما توصلنا إليه من نتائج نسرده في مايلي:

1-الصوت اللغوي ذو أهمية كبيرة في دراسة النص القرآني، لأنه البنية اللغوية الصغرى المكونة للكلمات والتراكيب.

2-اهتمام العرب المسلمين بالصوت اللغوي منذ عهد مبكر، حتى يحافظوا على النطق الصحيح له وبذلك تقوى دلالته.

3- تتجلى روعة الخطاب الإلهي في الشكل والدلالة معا، فالإيقاع القرآني يضفي على الشكل الخارجي للآيات جمالا يتناسب مع المعنى الرباني.

4-ارتباط الفاصلة القرآنية إيقاعيا بما قبلها وما بعدها، وتتفق مع مضمون الآية.

5-دور التكرار هام جدا، موسيقيا ودلاليا كما بينا ذلك عند دراستنا لظاهرة التكرار.

6-أهمية المقاطع الصوتية في الإيقاع القرآني، لأنه يقوم على مبدأ التناسب الذي يسمح للمرتلين بترتيل آيات القرآن الكريم بأنغام رقيقة وعذبة، وقد يبلغ هذا التناسب إلى حد الاتفاق مع أوزان الشعر العربي القديم أحيانا.

7- نجد أن حروف المد واللّين مع النون تصنع جوا من الموسيقى والمتعة، بفضل ما تحدثه من نغم يستميل إليه السمع والفؤاد.

8- خضوع الخطاب القرآني إلى تغيرات صوتية تتحكم فيها جملة من العوامل (المماثلة والمخالفة) للتخلص من الأصوات الصعبة.

9- تأثر الأصوات اللغوية المتجاورة في الكلمة الواحدة ببعضها البعض مما يؤدي إلى قلب أحد الصوتين إلى الآخر ليحدث التقارب في الصفة أو المخرج أو كليهما تحقيقا للانسجام الصوتي وتيسيرا في عملية النطق.

10-خضوع النص القرآني للنبر والتنغيم حسب ما يقتضيه الجو العام للسور والآيات وما يوافق الدلالة.

11- تحكم الدلالة العامة للسورة في طول أو قصر المقاطع الصوتية.

-12 نسبة حضور الحروف يكون على حسب مضمون السور، مثل ما وجدناه في سورة (يس) حيث أن الحروف المجهورة أكثر حضورا من المهموسة لأن السورة تتحدث في العموم عن عقوبة الكفار.

هذه مجمل النتائج التي تمكّنت من الوصول إليها من خلال هذا البحث، وعلى الرغم من كل الدراسات والبحوث التي جعلت من القرآن الكريم ميدانا لها، إلا أنّ كتاب الله سيظل مصدرا زاخرا، ومجالا واسعا قابلا لإخراج الدرر الثمينة، والأسرار الدفينة، ففي كل آية من آياته، وفي كل كلمة من كلماته، بل في كل حرف من حروفه معان ودلالات تشهد بإعجازه، وعظمته.

وفي الأخير نتمنى أن نكون قد أفدنا القارئ لهذا البحث بلمحة ولو بسيطة عن تأثير الصوت اللغوي في دلالة الكلمات والجمل في النص القرآني خاصة؛ لأنه مناط بحثنا.

وهذا ما تيسر إيراده وتميأ إعداده وأعان الله على قوله، ونسأل الله الأجر.

# 

### الملاحق

| تعریفه                              | الرمز    |
|-------------------------------------|----------|
| مقطع قصير.                          | /        |
| مقطع طویل مغلق. أو مقطع طویل مفتوح. | 0/       |
| مقطع طويل مفتوح زائد في الطول.      | 00/      |
| مقطع قصير                           | ق        |
| مقطع طويل مغلق.                     | طمغ      |
| مقطع طويل مفتوح.                    | طمف      |
| مقطع طويل مفتوح زائد في الطول.      | طمف زط   |
| نبر إفرادي                          | ن-اٍ     |
| نبر جملي                            | ن-ج      |
| مقطع أو كلمة منبورة.                | <u>2</u> |
| نغمة هابطة                          |          |
| نغمة صاعدة                          | *        |
| نغمة مستوية                         | <b>←</b> |

## قائمة المصادر

والمراجع

-القرآن الكريم (رواية حفص).

#### قائمة المصادر والمراجع

1-أحمد بن تيمية، مجموع الفتاوى، جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد النجدي، ط1، 1997م، جمع وترتيب عبد الرحمن بن محمد النجدي، ط1، 1997م، ج6.

2-أحمد المتوكل، قضايا اللغة العربية في اللسانيات الوظيفية (بنية الخطاب من الجملة إلى النص)، دار الأمان للنشر والتوزيع، مطبعة الكرامة، 2001م.

3-أحمد خليل، دراسات في القرآن، دار النهضة، بيروت، 1969م.

 $4^{-}$  أحمد عزّوز، علم الأصوات اللغوية، المطبعة الجهوية، وهران.

5-أحمد عفيقي، نحو النّص، اتجاه جديد في الدرس اللغوي، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة-مصر، ط1، 2001م.

6-أحمد مختار عمر، البحث اللغوي عند العرب، مصر، القاهرة، عالم، ط 5، 1982م.

7-أسامة عبد العزيز جاب الله، جماليات التلوين الصوتي في القرآن الكريم، عالم الكتب الحديث، إربد-الأردن، 2013م، ط1.

8-إبراهيم أنيس، الأصوات اللغوية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ط4، 1974م.

9-إبراهيم أحمد حمد شويحط، عبد القادر مرعي خليل، فض الشراكة المفاهمية بين النّص والخطاب، المجلد43، ملحق4، 2016م.

- 10-الإستراباذي رضي الدين محمد بن الحسن، شرح شافية ابن الحاجب، تح :محمد نور الحسن، والزفزاف، وعبد الحميد، لبنان، بيروت، دار الكتب العلمية، 1975م.
  - 11-أبو البقاء الكفوي، الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية.
    - 12- ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ج1.
  - -المقدمة الجزرية، راجعه: أحمد عيسى المعصراوي، مطبعة الطبري، القاهرة -مصر، 2007، ط1.
    - 13- ابن الجوزي، تذكرة الأريب في تفسير الغريب، دار الكتب العلمية، بيروت، 2004م.
      - 14- ابن العربي، أحكام القرآن، تح:محمد على البيضاوي، دار الفكر العربي.
- 15-أبو القاسم هبة الله بن الحسن الطبري، شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، تح:أحمد بن سعد بن حمدان الغامدي، دار طيبة ط30، طيبة ط31994م، ج32.
  - 16- ابن أبي حاتم، تفسير ابن أبي حاتم، مصر، 1968م، ج4.
- 17-أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، دار الكتب العلمية، ط2، 2004م، ج2.
- 18-أبو جعفر بن جرير الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، تح: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط1، 2000م، ج1.
- 19- ابن جني، سر صناعة الإعراب، تح: محمد حسن إسماعيل وأحمد رشدي عامر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2001م.
  - -الخصائص، تح:محمد على النجار، دار الهدى للطباعة والنشر، بيروت- لبنان، ط3، ج3.

- 20-أبو حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، دار الفكر، ط1، ج1.
- 21-ابن حجة الحموي، خزانة الأدب وغاية الأرب، تح: كوكب دياب، ج2.
  - 22-أبو داوود، سنن أبي داوود، عن معقل بن يسار، جزء5.
  - 23-ابن عطية، المحرر الوجيز، دار الكتب العلمية، بيروت، 2008م، ج4.
- 24- ابن سنان الخفاجي أبو محمد عبد الله بن محمد بن سعيد، سر الفصاحة، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط1، 1982م.
  - 25-ابن عاشور، التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، 1984م، ج22.
- 26-أبو عمرو بن سعيد الداني، التيسير في مذاهب القراء السبع، دار الكتب العلمية، بيروت، 1985م.
- -المكتفى في الوقت والابتداء، تح: جايد زيدان مختلف، مط: وزارة الأوقاف و الشؤون الدينية، بغداد، 1983م.
  - 27-أبي بكر الأنباري، إيضاح الوقف والابتداء، تح: محي الدين عبد الرحمن رمضان، دمشق 1981 م.
    - 28-ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، تح:عبد السلام هارون، دار الفكر، 1979م، ج3.
  - -مجمل اللغة، دراسة وتحقيق: زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1986م.
- 29-ابن قتيبة الدينوري، تأويل مشكل القرآن، تح: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان.

- 30-ابن قدامة، روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه، تح: عبد الكريم بن علي بن محمد النملة، مكتبة الرشيد، الرياض، ط5، 1997م، ج1.
- 31-ابن منظور الإفريقي المصري (جمال الدين ابن مكرم)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط1، 2000م.
- 32-ابن يعيش النحوي ، موفق الدين بن علي، شرح المفصل، لبنان، بيروت، عالم الكتب، ج 10.
  - 33 -الباقلاني، إعجاز القرآن، تح:السيد محمد صقر، دار المعارف، ط1.
- 34-برجشتراسر، التطور النحوي للغة العربية، أخرجه وصححه وعلّق عليه د.رمضان عبد التواب، نشر مكتبة الخانجي بالقاهرة ودار الرفاعي بالرياض، 1983م.
- 35-برهان الدين بن الحسن بن عمر البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ج16.
- 36-برهان الدين البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، دار الكتب العلمية بيروت، ط1، 1995 م، ج8.
  - 37-البيهقى، الحاكم، المستدرك، دلائل النبوة، 4252.
    - 38-الترمذي، السنن.
  - 39- تمام حسان، مناهج البحث في اللغة، القاهرة، ط1، 1955م.
    - -البيان في روائع القرآن، ج1.
  - -اللغة العربية معناها ومبناها، مصر، القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب، ط2، 1979م.

- 40-الجاحظ، البيان والتبيين، تح:عبد السلام هارون، ط5، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1985 م.
  - رسائل الجاحظ، تح:عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1964م.
- 41-جان كانتينو، دروس في علم أصوات العربية، تر:صالح القرمادي، الجامعية التونسية، 1966م.
  - 42-الجرجاني، التعريفات، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1403هـ.
    - 43-جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، 1982م
  - 44-جنان منصور كاظم الجبوري، التطور الدلالي للألفاظ في النص القرآني.
- 45-جوليا كريستفا، علم النصّ، تر: فريد الزاهي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، المقدمة.
- 46-جوليان بروان وجورج يول، تر:محمد لطفي الزليطي ومنير التريكي، جامعة الملك سعود، المملكة العربية السعودية، 1997م
  - 47- الجوهري، الصحاح في اللغة، مكتبة مشكاة الإسلامية، ج1.
- 48-جيلالي بن يشو، بحوث في اللسانيات (الدرس الصوتي العربي، المماثلة والمخالفة)، دار الكتاب، ط1، 2007م.
  - 49- حازم على كمال الدين، دراسة في علم الأصوات، مكتبة الآداب، القاهرة، ط99.
  - 50-حسام النعيمي، الدراسات اللهجية والصوتية عند ابن جني، العراق، بغداد، 1980م.
- 51-حسن عباس، خصائص الحروف العربية ومعانيها نقلا عن زبيدة بن أسباع، سورة الرحمن دراسة دلالية.

- 52 حلمي خليل، التفكير الصوتي عند الخليل، مصر، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، ط1.
  - 53-الخزرجي أبو جعفر، تفسير الخزرجي، دار الكتب العلمية، بيروت، 2008م.
- 54-الخطيب القزويني محمد بن عبد الرحمن جلال الدين، الإيضاح في علوم البلاغة المعاني والبيان والبيان والبديع، تح: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، ط1، 2003م.
- 55-الخطابي، الرماني، الجرجاني، ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، تح: محمد سلام ومحمد خلف الله، دار المعارف القاهرة.
- 56-الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تح :مهدي المخزومي، وإبراهيم السامرائي، العراق بغداد، دار الرشيد.
- 57 خليل إبراهيم العطية، في البحث الصوتي عند العرب، منشورات دار الجاحظ للنشر، 1983م.
  - 58 خولة طالب الإبراهيمي، مبادئ في اللسانيات، دار القصبة للنشر، الجزائر، 2000م.
- 59-درّاز، النبأ العظيم، نقلا عن كتاب: عبد العظيم إبراهيم محمد المرطعي، خصائص التعبير القرآني وسماته البلاغية، مكتبة وهبة، القاهرة، ط1، 1992م، ج1.
- 60-دوبوجراند روبرت، النّص والخطاب والأجراء، تر: تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1998م.
- 61-الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، تح:صفوان عدنان الداودي، دار القلم، دمشق، ط1، 1991م.

- -معجم مفردات ألفاظ القرآن، دار الفكر.
- 62-رضوان القضماني، الأنماط التنغيمية في اللسان العربي في علوم اللغة، ع1، ج13، 2001م.
- 63-الرّمّاني أبي الحسن، النكت في إعجاز القرآن، ضمن ثلاث رسائل، تح:محمد سلام و محمد خلف الله، دار المعارف.
  - 64- رمضان عبد التواب، التطور اللغوي مظاهره وعلله، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1966م.
    - -فقه اللغة العربية، القاهرة، ط1، 1973م.
    - 65-الزبيدي، تاج العروس، دار مكتبة الحياة، بيروت، ط1، 1307هـ.
- 66-الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح:محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، ط2 ، 1980م، ج1.
- 67-الزمخشري أبو القاسم، المفصل في صنعة الإعراب، تح :علي بو ملحم، لبنان، بيروت، مكتبة الهلال، ط1 ،1993م.
- 68-زكرياء بن محمد الشافعي، الدقائق المحكمة في شرح المقدمة الجزرية في علم التجويد، تح:نسيب نشاوي، دمشق، ط1، 1980م.
  - 69-السرخسي، المبسوط، دار الكتب العلمية، 2000م، ج2.
- 70-سعيد حسن بحيري، علم لغة النّص المفاهيم والإجراءات، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، القاهرة، ط1، 1997م.
  - 71-سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العرب، بيروت، 1989م.

72-معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، عرض وتقديم وترجمة: سعيد علوش، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط1، 1985م.

73-سيبويه أبو البشر عمرو بن عثمان، الكتاب، تح :عبد السلام محمد هارون، لبنان، ط1.

74-سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، القاهرة، ط15، 1996م، ج5.

75-السيوطي جلال الدين عبد الرحمن، الإتقان في علوم القرآن، ج 1.

-معترك الأقران في إعجاز القرآن، دار الكتب العلمية، بيروت، مج1، ط1، 1977م.

76-شارف مزاري، مستويات السرد الإعجازي في القصة القرآنية، إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001م.

77-صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النص، الشركة المصرية العالمية للنشر، القاهرة، ط1، 70-196م. دار قباء، القاهرة، ط1، 2000م.

78-شاهين عبد الصبور، أثر القراءات في الأصوات والنحو العربي مصر، القاهرة، مكتبة الخانجي، ط1، 1987م.

79-الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، تح: جماعة من العلماء، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1983م.

80-شهاب الدين الحلبي، حسن التوسل إلى صناعة الترسل، تح: أكرم عثمان يوسف.

81-شهاب الدين محمد بن أحمد الأبشيهي، المستطرف في كل فن مستظرف، شرح: صلاح الدين المواري، دار ومكتبة الهلال، بيروت-لبنان، ط1، 2000م، ج1.

- 82-صبحى التميمي، دراسات لغوية في التراث القديم، دار مجدلاوي، ط1، 2003م.
- 83-صبحى إبراهيم الفقى، علم اللغة النصى بين النظرية والتطبيق: دراسة تطبيقية على السور المكية.
  - 84-صلاح يوسف عبد القادر، في العروض والإيقاع الشعري، شركة الأيام، الجزائر، ط1.
  - 85-عبد القادر عبد الجليل، الأصوات اللغوية، دار الجليل، عمان-الأردن، ط1، 1998م.
    - 86-عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط5، 2004م.
    - 87-عبد الغفار حامد هلال،أصوات اللغة العربية ، مكتبة وهبة ، القاهرة ،ط3، 1998.
      - 88 عبد المالك مرتاض، تحليل مركب لقصيدة محمد العيد، دار الغرب للنشر، 2004م.
- 89-عدنان علي رضا، دور المنهج الرباني في الدعوة الإسلامية، دار الشهاب، باتنة، الجزائر، ط5، 1986م.
- 90- عصام نور الدين، علم وظائف الأصوات اللغوية الفنولوجيا، دار الفكر اللبناني، بيروت، ط1، 1992م.
- 91-فخر الدين الرازي، مفاتيح الغيب التفسير الكبير، دار إحياء التراث العربي، بيروت-لبنان، ط4، ج1.
- 92-فرحان بدري العربي، الأسلوبية في النقد العربي الحديث، (دراسة في تحليل الخطاب)، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، 2003م.
- 93-فوزي حسين الشايب، أثر القوانين الصوتية في بناء الكلمة، عالم الكتب الحديث، إربد-الأردن، ط1، 2004م.

- 94-الفيروزابادي، القاموس المحيط، دار الفكر، بيروت، 1978م.
- 95-القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، مطبعة دار الكتب، القاهرة، 1965م، ج15.
- 96-كارل بروكلمن، فقه اللغات السامية، تر: رمضان عبد التواب، مطبوعات جامعة الرياض.
  - 97-كمال بشر، علم الأصوات، دار غريب، القاهرة، 2000م.
- 98-ماريوباي، أسس علم اللغة، تر: أحمد مختار عمر، عالم الكتب، القاهرة، ط8، 1998م.
  - 99-المثنى عبد الفتاح محمود، الفاصلة القرآنية والسجع، المجلد37، ع1.
    - 100-مجمع اللغة العربية، معجم ألفاظ القرأن الكريم، ج2، القاهرة.
  - 101-مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، ط4، 2004م.
  - 102-محمد الأنطاكي، الوجيز في فقه اللغة، لبنان، بيروت، درا الشروق، 1969 م.
- 103-محمد بن صالح العثيمين، تفسير القرآن العظيم، سورة يس، ط1، الرياض، دار الثّريا للنشر، 2003م.
- 104-محمد بن على بن محمد الشوكاني ، فتح القدير، دار المعرفة، بيروت-لبنان، ط4، 2007م، ج4.
  - 105- محمد تخريشي، النقد والإعجاز، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2004م.
    - 106-محمد عبد الحميد ، في إيقاع شعرنا العربي و بيئته، دار الوفاء، 2005م.
- 107-محمد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار الفكر، بيروت، ط1، 2008م.

- 108 عمد على الصابوني، صفوة التفاسير، قام بطبعه والاعتناء به: عمر عبد السلام، دار إحياء التراث، ط1، 1998م، ج2.
- 109- محمد فاروق النّبهان، المدخل إلى علوم القرآن الحكيم، دار عالم القرآن، حلب، ط1، 2005م.
  - 110-الشيخ محمد كريم راجح، مختصر تفسير ابن كثير، دار المعرفة، بيروت، ط4، 2011م.
  - 111-محمد ناصر الدين الألباني، السلسلة الأحاديث الصحيحة، مكتبة المعارف، ط1، 2004م.
- 112-محمود الألوسي البغدادي، روح المعاني في تفسير القرآن الكريم والسبع المثاني، دار إحياء التراث العربي، د.ت، ط1، ج23.
- 113-محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، مختار الصحاح، تح: يوسف الشيخ محمد، المكتبة المحسرية، بيروت، ط5، 1999م.
  - 114-مصطفى صادق الرافعي، تاريخ آداب العرب، دار الكتاب العربي، القاهرة، ط2.
    - -إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، دار الكتاب العربي، بيروت، ط8، 2005م.
  - 115- مصطفى مسلم، مباحث في إعجاز القرآن، دار القلم، دمشق، ط3، 2005م.
- 116- مصطفى مندور، اللغة بين العقل والمغامرة، مصر- الإسكندرية، منشأة المعارف، 1974 م.
  - 117- مقداد محمد شكر قاسم، البنية الإيقاعية في شعر الجواهري، دار الدجلة، ط1.
- 118- موفق الحمداني، علم نفس اللغة من منظور معرفي، دار المسيرة، عمان- الأردن، ط2، 2007م.

119-نادية رمضان النجار، اللغة وأنظمتها بين القدماء والمحدثين، دار الوفاء للنشر والطباعة، دط، 2004م.

120- هارون مجيد ، الجمال الصوتي للإيقاع الشعري "تائية الشنفري أنموذجا "، ألفا للوثائق ، قسنطينة، ط1، 2014م.

#### المجلاّت والدوريات:

1-التراث العربي، مجلة فصلية تصدر عن اتحاد كتاب العرب، دمشق، العدد 25، 1986م.

2- جمال محمد بواطنة، تجديد الخطاب الديني المعاصر ضرورة ملحة، المؤتمر العام الواحد والعشرون للمجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، وزير الأوقاف والشؤون الدينية، فلسطين.

3- رشيد حليم، حدود النص والخطاب بين الوضوح والاضطراب، الأثر، مجلة اللغات والآداب، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة-الجزائر، 2007م، عدد6.

4-زهير غازي زاهد، الفاصلة القرآنية طبيعتها الإيقاعية أنواعها ووظيفتها، مجلة كلية التربية للبنات، ع20، 2009م.

5-سارة ميلز، الخطاب، تر:يوسف بغول، منشورات مخبر الترجمة في الأدب واللسانيات، جامعة قسنطينة، 2004م.

6-عبّاس أمير، محاضرة: تحليل النص القرآني، جامعة القادسية، كلية التربية، قسم علوم القرآن.

7- نعيمة سعدية، تحليل الخطاب والدرس العربي -قراءة لبعض الجهود العربية-، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة محمد خيضر، بسكرة، جانفي 2009م، العدد4.

8-هادي نفر، الحروف والأصوات العربية في مباحث القدماء والمحدثين، مجلة آداب المستنصرية، العراق، العدد8، 1984م.

#### المخطوطات:

1-خيرة غربي، معالجة الخطاب الدعوي المسجدي، لقضايا الشباب-دراسة تحليلية لخطب المساجد-إشراف: د. يوسف عبد اللاوي، ماستر في العلوم الإسلامية، جامعة الوادي، الجزائر.

2-شعيب محمودي، بنية النص في سورة الكهف-مقاربة نصية للاتساق والسياق- ماجستير في اللسانيات، إشراف: د. يحى بعيطيش، جامعة قسنطينة، الجزائر، قسم اللغة العربية وآدابها.

3-صلاح الدين سعيد حسين، التغيرات الصوتية في التركيب اللغوي، دكتوراه، 2009م.

4-محمد بوهند، جماليات الخطاب القرآني وإعجازه البياني، دكتوراه، إشراف: محمد طول، جامعة تلمسان، كلية الآداب واللغات، الجزائر.

## فهرس

الموضوعات

### فهرس الموضوعات

|    | –م <i>قدّ</i> مة.                                |
|----|--------------------------------------------------|
|    | الفصل الأول: عرض مفهوماتي للصوت وتحليله.         |
| 1  | المبحث الأول: التحليل بين اللغة والاصطلاح        |
|    | 1) لغة                                           |
|    | المبحث الثاني: الصوت بين اللغة والاصطلاح         |
|    | 1) لغة                                           |
| 6  | المبحث الثالث:الدرس الصوتي بين القدامي والمحدثين |
| 13 | المبحث الرابع: الآليات البانية للتحليل الصوتي    |
| 13 | 1) الآليات الداخلية1                             |
| 14 | 1-1) الإيقاع الداخلي                             |
| 16 | 2-1) مخارج وصفات الأصوات                         |
| 25 | 3-1) المقطع الصوتي (syllabl)                     |
| 29 | 4-1) النّبر ( Stress)                            |
| 33 | 5-1) التنغيم(Intonation)                         |

|                                                                                    | 6-1) الوقف                                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 37                                                                                 | 2-الآليات الخارجية                                                                                         |
| 38                                                                                 | 1-2) الإيقاع الخارجي                                                                                       |
| 39                                                                                 | 2-2) الفواصل القرآنية                                                                                      |
| 45                                                                                 | 3-2) التكرار                                                                                               |
| 48                                                                                 | 4-2) المماثلة                                                                                              |
| 54                                                                                 | 5-2) المخالفة                                                                                              |
|                                                                                    |                                                                                                            |
| ت الخطاب الفراني                                                                   | الفصل الثاني: مقومات                                                                                       |
|                                                                                    |                                                                                                            |
| 61                                                                                 | الفصل الثاني: مقومات<br>لمبحث الأول: عرض مفهوماتي للخطاب القرآني<br>1) تعريف الخطاب لغة واصطلاحا1          |
| 61<br>61                                                                           | لمبحث الأول: عرض مفهوماتي للخطاب القرآني                                                                   |
| <ul><li>61</li><li>61</li><li>66</li></ul>                                         | لمبحث الأول: عرض مفهوماتي للخطاب القرآني<br>1) تعريف الخطاب لغة واصطلاحا                                   |
| <ul><li>61</li><li>61</li><li>66</li><li>68</li></ul>                              | لمبحث الأول: عرض مفهوماتي للخطاب القرآني<br>1) تعريف الخطاب لغة واصطلاحا                                   |
| <ul><li>61</li><li>61</li><li>66</li><li>68</li><li>73</li></ul>                   | لمبحث الأول: عرض مفهوماتي للخطاب القرآني 1) تعريف الخطاب لغة واصطلاحا بين الخطاب والنص                     |
| <ul><li>61</li><li>61</li><li>66</li><li>68</li><li>73</li><li>75</li></ul>        | لمبحث الأول: عرض مفهوماتي للخطاب القرآني  1) تعريف الخطاب لغة واصطلاحا  - بين الخطاب والنص  - أنماط الخطاب |
| <ul> <li>61</li> <li>61</li> <li>66</li> <li>73</li> <li>75</li> <li>75</li> </ul> | لمبحث الأول: عرض مفهوماتي للخطاب القرآني  1) تعريف الخطاب لغة واصطلاحا  - بين الخطاب والنص                 |

| ) مميزات النص القرآني                                         | 4      |
|---------------------------------------------------------------|--------|
| بحث الثالث: أنواع الخطاب القرآني                              | الم    |
| بحث الرابع: إعجاز الخطاب القرآني                              | الم    |
| ) مفهوم الإعجاز)                                              | 1      |
| ) وجوه الإعجاز القرآني                                        | 2      |
| الفصل الثالث: دراسة تطبيقية لربع يس.                          |        |
| بحث الأول: تدوين السورة والتعريف بما                          | الم    |
| عريف بسورة يسعريف عريف بسورة يس                               | الت    |
| سمية111                                                       | الت    |
| بب النزول                                                     | سر     |
| ضوعات السورة                                                  | مو     |
| نهائل السورة                                                  |        |
| بحث الثاني: الآليات الداخلية البانية للتحليل الصوتي في ربع يس |        |
| يعاع العاصي<br>) إحصائية مخارج وصفات حروف السورة              | ء<br>1 |
| ) التحليل المقطعي لربع يس                                     |        |
| ) تجسيد النّبر على ربع يس                                     | 3      |
| ) تجسید التنغیم علی ربع یس                                    | 4      |

| المبحث الثالث: الآليات الخارجية البانية للتحليل الصوتي في ربع يس157 |
|---------------------------------------------------------------------|
| الإيقاع الخارجي                                                     |
| 1) الفاصلة القرآنية                                                 |
| 2) التكرار في ربع يس                                                |
| 3) المخالفة الصوتية في سورة يس                                      |
| 4) المماثلة الصوتية في ربع يس4                                      |
| المبحث الرابع: الخطابات القرآنية في ربع يس                          |
| خاتمة                                                               |
| الملاحق                                                             |
| قائمة المصادر والمراجع                                              |
|                                                                     |

#### ملخص الأطروحة

قمنا في هذه الأطروحة بدراسة موضوع "التحليل الصوتي في الخطاب القرآني ربع يس أغوذجا"، حيث تحددت الإشكالية بالصيغة التالية: ما مدي علاقة الصوت في تماسك بنية الخطاب القرآني؟

وتهدف هذه الدراسة إلى التعرف على الآليات الداخلية والخارجية التي يبنى عليها التحليل الصوتي، وتتمثل في مخارج الأصوات وصفاتها، وكذا المقاطع الصوتية، وقانوني النبر والتنغيم، والفاصلة القرآنية، وظاهرة التكرار والمماثلة والمخالفة.

كما تعرفنا على أوجه الخطاب التي وردت في القرآن الكريم من مدح وذم وكرامة وتحكم وغيرها. لنخلص في الأخير إلى تجسيد ما سبق على سورة يس.

الكلمات المفتاحية : الصوت ; الخطاب ; التحليل الصوتي ; الإيقاع.

**Abstract** 

In this thesis, we studied the topic "Voice Analysis in the

Quranic Discourse as a Quarterly Yassin Example," where the

problem was determined by the following formula: What is the

relationship of sound in the coherence of the structure of the Quranic

discourse?

This study aims to identify the internal and external mechanisms

on which phonological analysis is based, and are represented in the

outputs of sounds and their characteristics, as well as the syllables, the

laws of tone and toning, the Quranic comma, and the phenomenon of

repetition, similarity and dissent.

We also got acquainted with the aspects of the speech that were

mentioned in the Noble Qur'an from praise, defamation, dignity,

cynicism and others. Finally, let us conclude the embodiment of the

above on Surat Yassin.

Keywords: sound; the speech; Phonemic analysis; The rhythm.

Résumé de la thèse

Dans cette thèse, nous avons étudié le sujet "Analyse de la voix

dans le discours coranique comme Yassin exemple trimestriel", où le

problème a été déterminé par la formule suivante : Quelle est la

relation du son dans la cohérence de la structure du discours

coranique?

Cette étude vise à identifier les mécanismes internes et externes

sur lesquels l'analyse phonologique est basée, et sont représentés dans

les sorties des sons et leurs caractéristiques, ainsi que les syllabes, les

lois du ton et du ton, la virgule coranique et le phénomène de

répétition, de similitude et de dissidence.

Nous nous sommes également familiarisés avec les aspects du

discours qui ont été mentionnés dans le Noble Coran parmi les

louanges, la diffamation, la dignité, le cynisme et autres. Enfin,

concluons l'incarnation de ce qui précède sur Surat Yassin.

Mots-clés: son; le discours ; Analyse phonémique; Le rythme.