وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة حسيبة بن بوعلي الشلف كلية الآداب و الفنون قسـم اللغة العربية



## أطروحة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه الطور الثالث (LMD)

الشعبة: دراسات لغوية التخصص: الترجمة و علوم النص

#### العنوان

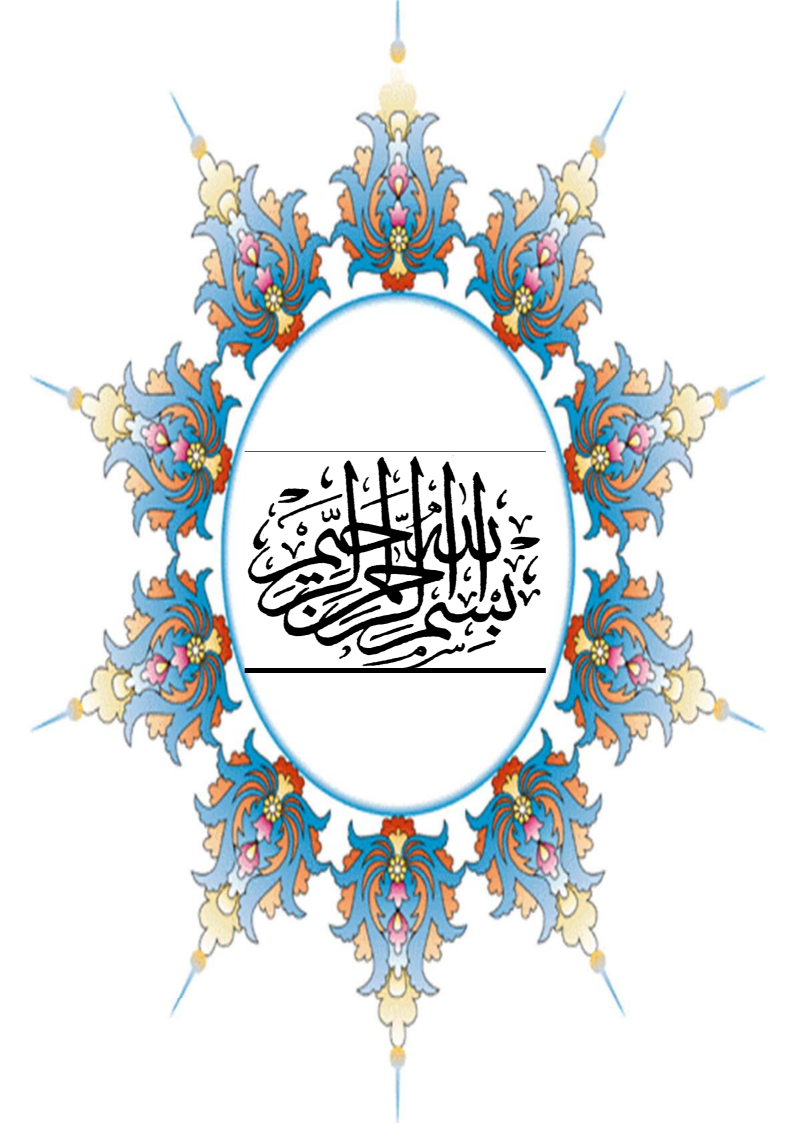
ترجمة معاني القرآن الكريم لدى "جون غروجون" (JEAN GROSJEAN) من منظور لسانيات النص \_ سورة الأنعام أنموذجا-

إعداد الطالب: شبيشب بوعمامة إشراف: د. ميسوم عبد القادر

#### المناقشة بتاريخ 2020/11/10 من طرف اللجنة المكونة من:

| رئيسا    | جامعة: الشلف      | الرتبة: أستاذ محاضر قسم أ     | الاسم واللقب: دحمان نور الدين    |
|----------|-------------------|-------------------------------|----------------------------------|
| مقررا    | جامعة: الشلف      | الرتبة: أستاذ محاضر قسم أ     | الاسم واللقب: ميسوم عبد القادر   |
| ممتحنا   | جامعة: الشلف      | بدة الرتبة: أستاذ محاضر قسم أ | الاسم واللقب: محند أمقران آيت جي |
| ممتحنا   | جامعة: الشلف      | الرتبة: أستاذ محاضر قسم أ     | الاسم واللقب: سنقادي عبد القادر  |
| ة ممتحنا | جامعة: خميس مليان | الرتبة: أستاذ محاضر قسم أ     | الاسم واللقب: قدار عبد القادر    |
| ممتحنا   | جامعة: بومرداس    | الرتبة: أستاذ محاضر قسم أ     | الاسم واللقب: لبصير نورالدين     |

السنة الجامعية: 2021/2020



### شكر وعرفان أتوجه بالشكر و الامتنان إلى أستاذي المشرف الدكتور ميسوم عبد القادر الذي بذل من الجهد

كما أشكر جميع أساتذة قسم اللغة العربية بجامعة الشلف خاصة رئيس المشروع الدكتور دحمان نور الدين، دون أن أنسى الزملاء والأصدقاء و الإخوان.

والفضل فوق كل هذا يعود لله عز وجل، فأسأله أن يتقبل هذا العمل خالصا لوجهه الكريم.

الكثير في تقديم التوجيهات والنصائح.

# الإهداء إلى من لهم فضل تربيتي و تعليمي إلى الوالدين الكريمين. إلى جميع إخوتي وكل الأهل و الأقارب والأصدقاء. إلى كل من وجهني و علمني وزودين بالقليل أو الكثير من العلم. إليهم جميعا أهدي هذا العمل.



بسم الله الرحمان الرحيم، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

لقد رافقت الترجمة الإنسان منذ أقدم العصور إذ كانت وسيلته الحتمية لضمان التفاهم نظرا لاحتلاف الألسن و طرائق التفكير بين الجماعات البشرية، لكنها لم تكن منعزلة عن الجدل في كيفية القيام بحا؛ فلقد تركز في بداياته حول ثنائية الترجمة الحرفية و الترجمة المعنوية أو الحرة، إلا أن هذا الجدل حول هذه الثنائية لم يستمر باعتبار أن الترجمة قد وضعت لنفسها أسئلة جديدة فيما يتعلق بالموضوع، و طبيعة عملية الترجمة، و كيف تكون هذه العملية، و كيف تؤثر على ما هو أصل، وعلى ما هو أصل، (Translation فظهر بالتالي ما يسمى بالدراسات الترجمية أو علم الترجمة الترجمة و تتحاوز جدل (Traductologie) للذي يجعل هذه العملية محور دراسته، و يتحاوز جدل الثنائيات إلى مسائل أخرى، و ينظر إلى الترجمة باعتبارها علما مستقلا، فتلاحقت النظريات في هذا الثنائيات إلى مسائل أخرى، و ينظر إلى الترجمة باعتبارها علما أكبر من أن تتمحور حول جانب الميدان الجديد و تعددت إلا أنما تمحورت في البداية حول النظر إلى الترجمة على أنما أكبر من أن تتمحور حول جانب اللغة فقط؛ فهي فعل تواصلي بين الثقافات يركز أكثر على تحليل النصوص فيما هو لغوي وعبر لغوي كذلك.

لعل أبرز العوامل التي ساهمت في هذا التحول هو اهتمام اللسانيات أكثر فأكثر بالنص وإدخال ما هو خارج النظام اللساني كالبعد البرغماني و المعرفي، الأمر الذي مهد الطريق لحقل معرفي جديد هو "لسانيات النص" التي أمدّت الترجمة بالأدوات اللازمة في تحولها هذا، و طورت أفكارا جديدة تتلاءم أكثر مع واقع الترجمة ومقاصد علمها، وبالتالي فلقد أخذت الإسهامات والمفاهيم التي تحققت في مجال لسانيات النص بالدخول ضمن دائرة الدراسات المتعلقة بالترجمة، ولعل أبرزها مفهوم النصية الذي يقوم على مجوعة من المعايير حددها "دي بوغراند" في الاتساق، و الانسجام، والسياق، و التناص، و القصد، و المقبولية، و الإعلامية، حيث يعطي وجود هذه المعايير صفة النصية لأي سلسلة من الكلمات أو الجمل، ومن هنا فإن اتخاذ منهج اللسانيات النصية يجعل المترجم يدرك النظام النصي في اللغتين القائم على هذه المعايير، مما يتيح له إنتاج نص مقبول لدى قراء اللغة الهدف، وفي الوقت نفسه إنتاج نص مكافئ للنص الأصلى، وهذا الكلام يعني أن النص المنشود لا

بد أن يحترم معايير النصية في اللغة المصدر ثم يحاول تكييفها مع ما تفرضه اللغة الهدف. ومن هناكان السؤال المطروح هو كيف تتم هذه العملية إذا أخذنا بعين الاعتبار اختلاف الأنظمة النصية من لغة إلى أخرى، وخاصة إذا ما تعلق الأمر بترجمة نص مقدس كترجمة معاني القرآن الكريم المعجز.

من هذا المنطلق كان موضوع بحثنا هذا الموسوم ب: ترجمة معاني القرآن الكريم لدى "جون غروجون" (Jean Grosjean) من منظور لسانيات النص —سورة الأنعام أنموذجا—

نحاول فيه تقصي المعايير النصية التي اعتمدها المترجم.

وجدير بالذكر أن هذه الترجمة لم تلق حظها الوافر من الدراسة أو الذكر بالرغم من كثرة البحوث التي تعرضت لترجمات معاني القرآن الكريم، ومن هنا جاء السبب الرئيس لاختياري هذا الموضوع في دراسة هذه الترجمة من منظور لسانيات النص في إحدى السور وهي سورة "الأنعام"، بالإضافة إلى اهتمامي بالقرآن الكريم وعلومه وترجمة معانيه على وجه التحديد، أما اختيار سورة الأنعام بالذات فهو راجع إلى أنها، كما قال "فخر الدين الرازي" في تفسيره نقلا عن "الأصوليين"، نزلت دفعة واحدة، وشيعها سبعون ألفا من الملائكة، والسبب فيه أنها مشتملة على دلائل التوحيد و العدل والنبوة و المعاد و إبطال مذاهب المبطلين و الملحدين، وبالتالي فهي، كما قال "القرطبي" في تفسيره، أصل في محاجة المشركين، وغيرهم من المبتدعين، ومن كذب بالبعث و النشور، وهذا يقتضي إنزالها معانيها لدى "جون غروجون" بالتحليل النصي تكشف كيفية تعامل هذا المترجم مع ما تحمله من تلك المقاصد و المعاني في إبداء الحجة في وجه الخصوم، وهل تأثر بثقافته الخاصة أم كان موضوعيا في نقل كل هذه الحجج و المعاني و المقاصد. وذلك من خلال هدفي المتمثل في الإجابة على الإشكالية:

هل تحققت معايير النصية في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام؟

تثير هذه الإشكالية عدة أسئلة فرعية نوجزها فيما يلى:

- كيف يمكن للترجمة أن تستفيد من إسهامات " لسانيات النص" خاصة فيما يتعلق بمفهوم "النصية" وما يقوم عليه من معايير مختلفة؟

- هل يمكن تحقيق معايير نصية النص المصدر في النص الهدف إذا ما تعلق الأمر بترجمة معاني القرآن الكريم؟ وكيف تم تكييف هذه المعايير مع اللغة المترجم إليها وذلك من خلال ترجمة المستشرق الفرنسي "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام إلى اللغة الفرنسية؟

للإجابة عن كل هذه الأسئلة انطلقت من فرضيات أن تغير النظرة نحو الترجمة وتجاوز فكرة حصر دراستها فيما هو لغوي فقط، وفي الوقت نفسه إن تحرر اللسانيات من قيود الجملة وانطلاقها نحو أفق النص لتدرسه في سياقه اللغوي و غير اللغوي قد فتح الباب نحو استفادة الترجمة من هذه الثورة في اللسانيات، الأمر الذي يمكن، في نظري، أن يحسن من ترجمات معاني القرآن الكريم التي تثير جدلا كبيرا خاصة فيما يتعلق بتلك الترجمات التي تسيء إلى القرآن، أين يمكن كشف الخلل فيها على مستويات عديدة لا يمكن الوصول إليها دون الاستعانة بأدوات لسانيات النص، كما أن هذا الأمر يمكن من التحقق من درجة نصية هذه الترجمات من منطلق أن نصية النص المترجم المثالي تتبع بنية الأصل وأبنية التنصيص المحتملة في اللغة الهدف.

مما سبق ذكره، اقتضت الإجابة عن الأسئلة المطروحة، والتأكد من الفرضيات السابقة إلى هيكلة البحث إلى أربعة فصول وخاتمة، بعد هذه المقدمة ثم المدخل الذي تضمن عرضا لكيفية ظهور لسانيات النص والدوافع التي مهدت لذلك، فلقد تضمن الفصل الأول المعنون بـلسانيات النص المفاهيم والمعايير حديثا عن مفهوم النص في الفكر العربي و الغربي و الفرق بينه وبين مصطلح "الخطاب"، وكذا عرضا لمفهوم لسانيات النص وأهدافها و لماهية معايير النصية بشكل مقتضب.

أما الفصل الثاني المعنون بـ - الترجمة و معايير النصية - فلقد تضمن حديثا عن أهم المقاربات في الدراسات الترجمية وصولا إلى المقاربة النصية، وإسهامات لسانيات النص بما أدخلته من مفاهيم في دائرة الدراسات المتعلقة بالترجمة، وكيف تنتقل معايير النصية من النص المصدر إلى النص الهدف.

أما الفصل الثالث فاخترنا أن يكون عنوانه كالتالي – الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام – في حين أن الفصل الرابع هو بعنوان – الانسجام الدلالي و السياق الثقافي و التداولي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام – وهما فصلان

يتضمنان الجانب التطبيقي في دراسة معايير النصية في هذه الترجمة، وذلك بدراسة اتساقها، وانسجامها، وسياقها، وما تضمنته من تناص، وكذلك بقية المعايير المتمثلة في المقبولية، و القصدية، والإعلامية، بناءً على كيفية تشكل هذه المعايير في نص السورة الكريمة وصولا إلى ترجمة معانيها.

وفي الأخير تم تقديم أهم النتائج التي توصلت إليها من خلال هذه الدراسة في خاتمة هذا البحث.

ولما كانت البحوث تتطلب منهجا تسير عليه، اتبعت في دراستي هذه المنهج الوصفي التحليلي الذي فرضته طبيعة الموضوع، حيث تم وصف مختلف مفاهيم لسانيات النص وكيف استفادت الترجمة من مخرجاتما خاصة فيما يتعلق بمعايير النصية، ثم عرضا تحليليا لهذه المعايير في المدونة.

وقد واجهت بعض الصعوبات تمثلت خاصة في قلة المصادر و المراجع في هذا الموضوع الذي يربط بين الترجمة ولسانيات النص، وفي عدم عثوري على دراسات سابقة تناولت ترجمة لمعاني القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية باستخدام منهج لسانيات النص عن طريق تحليل معايير نصية هذه الترجمة، إلا أنني استفدت من دراسات أخرى عالجت "سورة الأنعام" بالتحليل النصي مثل دراسة "خليل بن ياسر البطاشي" في كتابه "الترابط النصي في ضوء التحليل اللساني للخطاب"، وكذا دراسات أخرى عالجت نصوصا مترجمة من منظور لسانيات النص ولكن في ميدان آخر وهو ميدان الخطاب السردي، مثل: دراسة "شوقي بونعاس" في إطار مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في الترجمة والمعنونة ب " الترجمة في ضوء نظرية لسانيات النص رواية t'offrirai une gazelle لمالك وداد ترجمة محمد ساري أنموذجا —دراسة وصفية تحليلية—".

وفي الحتام لا يسعني إلا أن أتقدم بخالص الشكر والعرفان إلى الأستاذ المشرف الدكتور: "ميسوم عبد القادر" على تفضله بالإشراف على هذا البحث ومتابعته، فلقد كان نعم المشرف والموجه بنصائحه القيمة وتشجيعاته المتواصلة، كما أتقدم بشكري الجزيل إلى الأساتذة الموقرين في لجنة المناقشة لتفضلهم على بقبول مناقشة هذه الرسالة، سائلا الله الكريم أن يثيبهم جميعا عنى خيرا.

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



مدخل: لقد ظلت اللسانيات محصورة في حدود الجملة لفترة طويلة، و لم تتحاوزها في إطار دراساتها للغة بشكل فعلي، فالفكرة الشائعة كانت تعتبر الجملة الشكل اللغوي الأكبر الذي لا يمكن تجاوزه، حيث يقول اللغوي الأمريكي بلومفيلد (Bloomfield) « الجملة شكل لغوي مستقل، لا يدخل عن طريق أي تركيب نحوي في شكل لغوي أكبر منه  $^1$ ، وبالتالي فلقد كان هذا هو الجانب البارز الذي اعتمدته « دراسات التراكيب اللغوية جميعها على وجه التقريب منذ نشأتها في العصور السحيقة  $^2$  أي على مفهوم الجملة، حيث إنها لم تدع شيئا إلا و درسته في هذا الإطار، فالنحو التقليدي تناول كل شيء في الجملة من حيث التصنيف إلى اسمية و فعلية، أو مركبة وبسيطة، أو أساسية، أو تحويلية، أو تامة و ناقصة، و ظل عاجزا على تجاوز ذلك  $^3$ ، فجاءت لسانيات النص لترصد علائق الجمل فيما بينها.

لعل الإرهاصات الأولى التي حررت اللسانيات من قيود الجملة و أطلقتها نحو أفق النص لتدرسه بكل حيثياته كانت مع الباحثة ناي(Nye\_Nye\_1) التي أدرجت في بحث لها فصلا يتناول الربط بين الجمل فيما يخص ظاهرة النقصان و عدم الاكتمال و ظاهرة التكرار بناء على أسس نصية بوصفها إشارات و أشكالا محددة للعلاقات الداخلية بين الجمل المختلفة، و حاولت اكتشاف كنه هذه العلاقات» أم جاء بروب (1928–1928) فكان أول من استعمل تقنية التقطيع النصي إلى وحدات و فقرات ومقاطع وظيفية أم كما نجد في عالمنا العربي أمين الخولي (1931) الذي دعا إلى تجاوز مستوى الجملة، و لكنه لم يجد متابعة أم إلا أن الملامح الحقيقية لهذا الانتقال الذي دعا إلى تجاوز مستوى الجملة، و لكنه لم يجد متابعة أم إلا أن الملامح الحقيقية لهذا الانتقال

<sup>1</sup> فولفجانج هانيه من و ديتر فيهفيجر، مدخل إلى علم اللغة النصي، ترجمة فالح بن شبيب العجمي، جامعة الملك سعود، النشر العلمي و المطابع، الرياض، د ط، 1999، ص 19

<sup>2</sup> روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمّام حسّان، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1998، ص 88

<sup>3</sup> ينظر: إبراهيم خليل، في نظرية الأدب و علم النص بحوث و قراءات، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط1، 2010، ص

بيروت، عدد الشاوش، أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية تأسيس نحو النص، ج1، المؤسسة العربية للتوزيع، بيروت، جامعة منوبة، تونس، ط1، 2001، ص 76

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: جميل حمداوي، محاضرات في لسانيات النص، شبكة الألوكة، ط1، 2015، ص 21

www.alukah.net

 $<sup>^{6}</sup>$  عثمان أبو زنيد، نحو النص إطار نظري و دراسات تطبيقية، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط $^{1}$ ،  $^{0}$ 0 ص $^{0}$ 

كانت مع هاريس(1952—1952) في مقال له بعنوان "تحليل الخطاب" حيث يقول « إن اللغة لا تأتي على شكل كلمات، أو جمل مفردة بل في نص متماسك، بدءا من القول ذي الكلمة الواحدة إلى العمل ذي المحلدات العشرة، بدءا من المونولوج، و انتهاء بمناظرة جماعية مطولة» أ، كما أن هناك مرحلة مهمة قد بدأت مع رولاند هارويج (Roland Harweg) الذي اهتم بالكيفية التي يتماسك بما النص. وقد بنيت فكرته على نظرية الإبدال "Substitution" والتي تقول بأن كل جملة في النص إنما تأتي لتحل محل الجملة التي سبقتها وذلك في توجهها نحو الغاية النهائية للنص أ، ثم إيزبرغ (Isenperg) الذي بحث في العوامل المتحكمة في اختيارات صاحب النص ومن أبرزها المجاورة و ما فيها من أدوات مثل الضمائر و حروف التعريف و التنكير و التعميم بعد التخصيص والعلائق السببية أو الغائية و غيرها أ، وهناك روافد أخرى في علم الأنثروبولوجيا تمثلت في إلقاء والعلائق السببية أو الغائية و غيرها أن واللغة من تأليف نصوص، واستعمالها للاتصال أ، ثم أتى فان الضوء على الأسس في تمكين الناطق باللغة من تأليف نصوص، واستعمالها للاتصال أ، ثم أتى فان أدوات منذ 1972، حيث ظهر كتابه بعض مظاهر أنحاء النص، وظل مستمرا إلى (1977) مع كتابه النص و السياق، وحتى كتاباته الأخيرة، حيث بدأ ينطلق من تحليل سيكولساني للخطاب و النص رابطا بين الدلالة و التداولية» أ.

إذن فلقد تجاوزت الدراسات اللسانية الجملة و اتجهت نحو النص « فساد بالتالي النظر إلى أن "أعلى / وحدة لغوية و أشدها استقلالا"، و"العلامة اللغوية الأساسية" ليست "الجملة"، بل"النص" $^{6}$ ، أما أبرز الحجج التي سيقت في هذا الانتقال، أو هذه الثورة على اللسانيات المحدودة

<sup>1</sup> فولفجانج هانيه من و ديتر فيهفيجر، مدخل إلى علم اللغة النصي، ترجمة فالح بن شبيب العجمي، المرجع السابق، ص 21

<sup>2</sup> ينظر: يوسف نور عوض، علم النص و نظرية الترجمة، دار الثقه للنشر و التوزيع، مكة المكرمة، ط1، 1410هـ، ص 16

<sup>3</sup> ينظر: إبراهيم خليل، في اللسانيات و نحو النص، دار المسيرة للنشرو التوزيع و الطباعة، عمان، ط1، 2007، ص 186-187

<sup>4</sup> ينظر: إبراهيم خليل، في نظرية الأدب و علم النص بحوث و قراءات، المرجع السابق، ص 253

ما النطرية علوي، عندما تسافر النظرية - لسانيات النص نموذجا -، مجلة جسور، بدون بيانات، ص $^{5}$ 

<sup>6</sup> كلاوس برينكر، التحليل اللغوي للنص مدخل إلى المفاهيم الأساسية و المناهج، ترجمة سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2005، ص 23

المقتصرة على الجملة فلقد وضحها كثير من الباحثين في هذا الجال و يمكن أن نجملها في النقاط الآتية:

1 افتقاد الجملة للبعد السياقي، ووجود قصر في أدائها للتواصل.

2 إن لسانيات الجملة تدرس ما هو نحوي فقط دون ما هو دلالي و تداولي، وهذا الأخير هو جزء أساسي في الدراسة اللغوية، «بل إن تحديد الوقائع النطقية يجري في الغالب من خلال علامات غير لغوية»  $^{1}$ ، ولا يمكن فحص هذا إلا من خلال نصوص ذات سياقات و أبعاد تداولية.

3- إن الأعراف الاجتماعية و العوامل النفسية تنطبق على النصوص أكثر مما تنطبق على الجمل، فالوعي الاجتماعي ينطبق على الوقائع لا على أنظمة القواعد النحوية $^2$ .

4- لا يمكن للبحث أن ينبني و لا للنتائج العامة أن تستنبط من الجمل الإيضاحية فقط إذ يصنعها الباحث من أجل دعم رأي بعينه، فالجالات الأكثر إقناعا للحصول على الشواهد هي النصوص المستعملة بالفعل و التي يؤدّى بما الاتصال 3، لأن الناس في تواصلهم يستخدمون نصوصا للتعبير عن أغراضهم «فاللغة تواجهنا بداية في نصوص، و لا نتحدث حين نتحدث بوجه عام إلا في نصوص» 4، ولذلك لا بد أن تكون مركز الدراسة في العلم الذي يهتم باللغة وهو اللسانيات.

5 جاوز العلاقات الإحالية لحدود الجملة، و عدم اتضاحها في التمثيل بجمل مفردة معزولة  $^{5}$ ، بحيث بحيث لا يمكن ضبطها مهما كان نوعها إلا من خلال النص.

وبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمّام حسّان، المرجع السابق، ص 88

 $<sup>^2</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 94

<sup>4</sup> كلماير و آخرون، أساسيات علم لغة النص مدخل إلى فروضه و نماذجه و علاقاته و طرائقه و مباحثه، ترجمة سعيد حسن بحيري، زهراء الشرق، القاهرة، ط1، 2009، ص 51

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: فولفجانج هانيه من و ديتر فيهفيجر، مدخل إلى علم اللغة النصي، ترجمة فالح بن شبيب العجمي، المرجع السابق، ص 20

6- إن المعنى الكلي للنص و المعلومات التي يتضمنها أكبر من مجرد مجموع المعاني الجزئية للحمل التي تكونه أن كثيرا من الظواهر التركيبية لم تفسر في إطار نحو الجملة تفسيرا كافيا لأنه «توجد ظواهر نحوية تتجاوز حد الجملة، و لا يمكن أن تتضع إلا من خلال ترابط النص (مثل: صور التحويل إلى الضمير، و الموقع الخارجي و أشكال التمحور، و الجمل التابعة، و الجمل المحتزأة والجمل الاعتراضية... إلخ)» أن فالعديد من الظواهر النحوية إضافة إلى المعنى أمور لا يمكن ضبطها من خلال جمل منعزلة، بل لا بد أن تكون النظرة نصية.

7 - تميز نحو الجملة بالاطراد أي ثبات القاعدة في حين أن نحو النص يعترف بالمؤشرات الأسلوبية، والمعروف أن المؤشرات الأسلوبية لا تأتي على نسق مطرد، و لذلك فالنص الكامل في الأسلوبية هو موضوع البحث و من أجل ذلك ظهرت ملامح لسانيات النص<sup>4</sup>.

8 - الرغبة بالربط مع علوم إنسانية أخرى، ففي نحو الجملة تكون الدراسة اللغوية في ذاتما و لذاتما، كما أن عماد الأدب و النقد هو النصوص و ليس الجمل  $^{5}$ .

9 - الوقوف على الكلمات و الجمل بمستواها اللغوي الصرف لن يسهم في الكشف عن الخواص النوعية البنيوية المميزة للنص كما يقول صلاح فضل  $^{6}$ ، بل لا بد أن تكون الوحدة نصية.

-10 نحو الجملة نحو تحليل لا تركيب باعتباره يؤمن باستقلالية الجملة مما أدى إلى عدم تفاعل النحو و المعنى أثناء عملياتهما الخاصة  $^7$ ، كما أنه لا يقدم للمتعلم القصة الكاملة للتواصل عن طريق اللغة  $^1$ . اللغة  $^1$ .

<sup>1</sup> ينظر: سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الاتجاهات، مكتبة لبنان ناشرون و الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، القاهرة، ط1، 1997، ص 129

 $<sup>^2</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 139

<sup>74-73</sup> ينظر: أحمد عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ط1، 2001، ص $^4$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  ينظر: عثمان أبو زنيد، نحو النص إطار نظري و دراسات تطبيقية، المرجع السابق، ص  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص، عالم المعرفة، الكويت، (د.ط)، 1992، ص 235

<sup>73</sup> منظر: أحمد عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، المرجع نفسه، ص $^{7}$ 

إذن فلقد هيأت التوجهات، و الحجج السابق ذكرها للسانيات التوجه نحو دراسة النص، لكن هذا لا يعنى إقصاء النحو السابق أو اللسانيات السابقة و هي لسانيات الجملة، باعتبار أن العلاقة بينهما علاقة احتواء و تكامل في الوقت نفسه، ولا بدكذلك من عدم إغفال أن نحو النص يستخدم أدوات نحو الجملة، و لكنه يتجاوزها ولو أنه يرتكز عليها في أبحاثه، لأنه «يستعمل وصف الجمل كعتاد من أجل وصف النصوص»2، فكل ما كان من نحو الجملة، فهو جزء من نحو النص و لا ينعكس،3، إذن فاللغويون المحدثون يرون ضرورة نحو النص، ولكنهم، في الوقت نفسه، لا يرفضون معطيات نحو الجملة 4، حيث يقول سعيد حسن بحيري نقلا عن فان دايك إن نحو الجملة يشكل جزءا(كمّا) غير قليل من نحو النص وبذلك تكون قواعد نحو الجملة هي القواعد المؤسسة لنحو النص و يمكن القول ياضافة قواعد أخرى جديدة بناءً على تحديد أهدافه ...

لكن ما هو النص بالضبط؟ وما الفرق بينه وبين الخطاب؟ وما هو المفهوم الدقيق للسانيات النص؟ وما هي أهدافها؟ وما دور معايير النصية في هذه الأهداف؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Carstens, W, (sans année), Texte linguistics: Relevant linguistics?, (notre traduction), School of languages and arts, Potchefstroom University for CHE, P 588 « sentence grammars do not tell the learner(...) the whole story about communication by means of language.»

<sup>2</sup> عثمان أبو زنيد، نحو النص إطار نظري و دراسات تطبيقية، المرجع السابق، ص 40

 $<sup>^{100}</sup>$  ينظر: محمد الشاوش، أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية تأسيس نحو النص، ج1، المرجع السابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: أحمد عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، المرجع السابق، ص 67

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الاتجاهات، المرجع السابق، ص 135

الفصل الأول: لسانيات النص المفاهيم والمعايير

1- مفهوم النص

أ- التعريف اللغوي

ب- التعريف الاصطلاحي

- مفهوم النص في التراث العربي

- مفهوم النص في الفكر الغربي

- الفرق بين النص و الخطاب

2- مفهوم لسانيات النص

أ- تعريف لسانيات النص

ب- معايير النصية

#### 1- مفهوم النص

#### أ- التعريف اللغوي:

إن التعريف اللغوي لكلمة " نص" متقارب إلى حد بعيد في المعاجم العربية و لا يكاد يخرج عن إطار الرفع و المدونة و الظهور و الإسناد و المنتهى، فهو رفعك الشيء. نص الحديث ينصه نصا: رفعه وكل ما أظهر فقد نص، و قال عمرو بن دينار: ما رأيت رجلا أنص للحديث من الزهري أي أرفع له و أسند و قولهم نصصت المتاع إذا جعلت بعضه على بعض أ، وهو يعني في اللغة العربية كذلك الرفع البالغ ومنه منصة العروس أو هو المدونة المخطوطة أو المطبوعة أو ونصصت ناقتي رفعتها في السير، والنصنصة إثبات البعير ركبتيه في الأرض و تحركه إذا هم بالنهوض، و نصنصت الشئ حركته، ونصصت الرجل استقصيت مسألته عن الشئ، و نص كل شئ منتهاه  $^{8}$ ، و نص  $^{8}$  الشيء حدده، و هو الكلام المنصوص  $^{4}$ ، و صيغة الكلام التي وضعها مؤلف، و الصيغة المكتوبة، و مالا

أما المعاجم الغربية فصرحت بأن أصل كلمة "نص" في اللغات الأوروبية يرجع إلى الأصل اللاتيني « textus » بمعنى "النسيج" ، و جدير بالذكر أن معنى النسيج الذي يعود إليه أصل كلمة "نص" في اللغات اللاتينية « ليس غريبا عن تصور العرب للنص. فقد تبين لنا أن الكلام عند العرب،

<sup>1</sup> ينظر: ابن منظور، لسان العرب، ج14، حرف النون، مادة نصص، دار صادر، بيروت، طبعة 2003

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: خليل أحمد خليل، معجم المصطلحات اللغوية عربي فرنسي انكليزي، دار الفكر اللبناني، بيروت، ط1، 1995، ص $^{2}$ 136 ما  $^{2}$ 2

<sup>3</sup> ينظر: الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين معجم لغوي تراثي، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ط1، 2004، ص 827 ينظر: الخليل بن أحمد الفراه في المعاني و الكلام القاموس الكامل عربي عربي، دار الرتب الجامعية، بيروت، ط1، 2000، ص 848

عن ۱۰۰ ت 5.نظ : أنطماد

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ينظر: أنطوان نعمة و عصام مدورو لويس عجيل و مترى شماس، المنجد في اللغة العربية المعاصرة، دار المشرق، بيروت، ط2، 2001، ص 1416

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Dictionnaire Larousse Maxipoche, (notre traduction), Direction du département Dictionnaires et Encyclopédies, Paris, 2016, p1377

Texte nm. (lat. textus, tissu, de texere, tisser)

يكون نصا، إذا كان نسيجا، و النص والنسيج في بعض الوجوه يلتقيان. ففي اللسان (مادتا ن.ص.ص و ن. س. ج) «النص، جعل المتاع بعضه على بعض»، و «النسيج، ضم الشيء إلى الشيء» فالأول تركيب و الثاني ضم، و التركيب و الضم واحد» أ، وهما قريبان من المفهوم الاصطلاحي لكلمة "نص".

#### ب- التعريف الاصطلاحي

#### - مفهوم النص في التراث العربي:

إن مفهوم النص في التراث العربي لم يأت معزولا و لكنه جاء ضمن منظومة مفاهيمية متكاملة ومتداخلة  $^2$ ، حيث كانت له مكانة عظيمة خاصة في علم الأصول بما أن ذكر هذه الكلمة قد يحيل من بين إحالاته إلى هذا العلم الذي له مفهوم خاص لكلمة "نص" يتماشى مع سياقه و مبادئه، فهو عند الأصوليين ما لا يحتمل التأويل أي أن له دلالة صريحة و معنى واحداً، فهو كما قال الشافعي (150ه) « بين واضح من لفظ الآيات، و ليس مما يؤخذ منها استنباطا، و لا هو مما يحتمل التأويل  $^3$ ، كما بين أبو حامد الغزالي (505ه) نفس هذا المعنى عندما ذكر في كتابه المستصفى من علم الأصول في معرض ذكره للفرق بين "النص " و " الظاهر" أن « اللفظ الدال الذي ليس بمحمل:  $^4$  إما أن يكون نصا — و إما أن يكون ظاهرا. و النص:هو الذي لا يحتمل التأويل. و الظاهر: هو الذي يحتمله.  $^4$ ، وأضاف كذلك مؤكدا على هذا المعنى أن "النص"هو الذي « لا يتطرق إليه احتمال الذي يحتمله.  $^4$ ، وأضاف كذلك مؤكدا على هذا المعنى أن "النص"هو الذي « فقد طوروا نظرهم لعلم الأصول واستفادوا من التراكم المعرفي فولدوا مفاهيم جديدة تنطبق على النص القرآني فأدخلوا مفهوم النص ضمن منظومة مفاهيمية تتوزع على محورين: محورين: محور الوضوح: مفاهيمه: الظاهر النص/المفسر/المحكم

<sup>1</sup> الأزهر الزناد، نسيج النص بحث في ما يكون به الملفوظ نصا، المركز الثقافي العربي، بيروت/الدار البيضاء، ط1، 1993،ص6

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر:حسين خمري، نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط1، 2007، ص 134

<sup>21</sup> صمد بن ادریس الشافعی، الرسالة، بتحقیق و شرح أحمد محمد شاكر، بدون بیانات، ص

<sup>4</sup> أبو حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، ج3، دراسة و تحقيق حمزة بن زهير حافظ، الجامعة الإسلامية -كلية الشريعة، الشريعة، المدينة المنورة، د ت، ص 84

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 85

ومحور الغموض و مفاهيمه الخفي/ المشكل/ الجمل/ المتشابه» أ، كما ذكر علي بن محمد السيد الشريف الجرجاني(816ه) – بعيدا عن علم الأصول – أن « النص ما ازداد وضوحا على الظاهر لمعنى في المتكلم و هو سوق الكلام لأجل ذلك المعنى، فإذا قيل: "أحسنوا إلى فلان الذي يفرح بفرحي و يغتم بغمي "كان نصا في بيان محبته  $^2$ ، أي أن النص –حسب الجرجاني – هو ما سيق من الكلام لأجل إيصال معنى معين أراده المتكلم، و لعله أراد القول كذاك أن النص رسالة من متكلم تامة المعنى وواضحة المقاصد، كما أضاف "الجرجاني" تعريفا آخر في معجمه يشبه تعريف علماء الأصول بقوله إن «النص ما لا يحتمل إلا معنى واحدا ، وقيل: ما لا يحتمل التأويل.  $^3$ .

أما كتب النقد و البلاغة فلقد تضمنت هي الأخرى تعريفات للنص ومنها كتاب المعنزع البديع في تجنيس أساليب البديع لأبي محمد القاسم السجلماسي(704ه)، وهو كتاب نجد فيه تعريفا للنص من وجهة نظر فلسفية إذ يتكلم فيه، عن النص بالقرينة و هو النص إذا قطع الدليل على المراد به. و إن تعدد مدلوله: فإما أن يكون متساوي الدلالة بالنسبة إلى مدلولاته أو يكون أظهر في بعضها 4، بمعنى أن النص قد يتحد مدلوله، أو قد يتعدد فتتساوى دلالاته في قوتما أو تكون إحداها أقوى و أظهر من البقية، كما نجد كذلك حازم القرطاجني في كتابه منهاج البلغاء و سراج الأدباء يتكلم في سياق حديثه عن الصناعة النظمية في الشعر عن معيار مهم تتحدد به ماهية النصوص وتقوم عليه و هو اتحاد أجزاء النص و اندماجها عن طريق « وصل بعض الفصول ببعض و الأبيات بعضها ببعض و إلصاق بعض الكلام ببعض على الوجوه التي لا تجد النفوس عنها نبوة » 5، في حين بين ابن الأعرابي الهاشمي (231ه)، وهو عالم لغة مولود بالكوفة سنة خمسين و مائة للهجرة، ارتباط النص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> علي بن محمد السيد الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، تحقيق و دراسة محمد صديق المنشاوي، دار الفضيلة للنشر و التوزيع و التصدير، القاهرة، دط، 2004، ص 202

 $<sup>^{203}</sup>$  المرجع نفسه، ص

<sup>4</sup> ينظر: أبو محمد القاسم السجلماسي، المنزع البديع في تجنيس أساليب البديع، تقديم و تحقيق علال الغازي، مكتبة المعارف، الرباط، ط1، 1980، ص 430

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أبو الحسن حازم القرطاجني، منهاج البلغاء و سراج الأدباء، الدار العربية للكتاب، تونس، ط3، 2008، ص 178

بقضية كبرى أو فكرة رئيسية عندما قال «النص الإسناد إلى الرئيس الأكبر»  $^{1}$ 

إن النماذج المذكورة سابقا من كتب التراث العربي تحمل، في نظري، إشارات لا تختلف كثيرا عن المفاهيم الحديثة في تعريف النص مثل اكتمال المعنى في النصوص، ووضوح مقاصدها، و بعدها الدلالي أي أن لها بعدا سياقيا بالمفهوم الحديث، و كذا اتصافها بالوصل بين أجزائها أي اتساقها، بل و حتى الإشارة إلى ما أصبح يعرف حاليا بالبنية الكبرى و ذلك في تعريف" ابن الأعرابي" للنص أنه الإسناد إلى الرئيس الأكبر.

أما بالنسبة لتعريفات النص في الفكر العربي حديثا فإنما لم تخرج كثيرا عن سياق الفكر الغربي، حيث اقترح الفيلسوف المعاصر طه عبد الرحمان أن النص« بناء يتركب من عدد من الجمل السليمة مرتبطة فيما بينها بعدد من العلاقات» وهو تعريف يشبه إلى حد ما تعريف الأزهر الزناد، إلا أن هذا الأخير يجعل بناء النص من الكلمات و يستخدم نفس الكلمة التي يعود إليها أصل كلمة "نص" في اللغات اللاتينية و هي "النسيج"، حيث يقول «النص نسيج من الكلمات يترابط بعضها ببعض» منزلة الجمل أو الكلمات المتربفين قد أغفلا جانبا مهما في النص و هو السياق، حيث ينزل النص فيهما منزلة الجمل أو الكلمات المترابطة فيما بينها فقط، بينما يمكن للجملة أو حتى للكلمة الواحدة أن تكون نصا إذا ارتبطت بسياق معين فهمت منه رسالة معينة، بينما ارتبط تعريف محمد مفتاح بنظرية الأفعال الكلامية، حيث يعتبر النص مدونة كلامية تقدف إلى توصيل معلومات ولها وظائف متعددة أهمها الوظيفة التواصلية و الوظيفة التفاعلية التي تقيم علاقات احتماعية بين أفراد المجتمع و تحافظ عليها أ، أي أن النص، حسب محمد مفتاح، كلام له وظائف متعددة أهمها ما تعلق بالتواصل والتفاعل.

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، ج $^{14}$ ، حرف النون، مادة نصص، دار صادر، بيروت، طبعة  $^{1}$ 

<sup>2</sup> طه عبد الرحمن، في أصول الحوار و تجديد علم الكلام، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء/بيروت، ط2، 2000، ص 35

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الأزهر الزناد، نسيج النص بحث في ما يكون به الملفوظ نصا، المرجع السابق، ص 12

<sup>4</sup> ينظر: محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء/ بيروت، ط3، 1992، ص 120

أما سعد مصلوح فلقد ربط تعريفه بتعريف كل من روبرت ألان دي بوجراند ( Beaugrande ( Dressler ) اللذان اعتبرا النص أنه حدث تواصلي يلزم لكونه نصا أن تتوافر له معايير سبعة هي السبك، و الحبك، و القصد، و القبول، و الإعلام، و المقامية، والتناص، و من هنا اعتبر سعد مصلوح أن الجملة النحوية تكون نصا إذا توفرت لها هذه المعايير السبعة، أما سلسلة الجمل التي يتخلف عنها أحد هذه المعايير المذكورة فلا تعد نصا، حتى و إن تحققت لها سلامة التركيب النحوي أ، أي أنه بإمكاننا أن نطلق كلمة نص على جملة واحدة إذا توفرت على جميع المعايير السبعة المذكورة سابقا، و بالمقابل لا نسمي سلسلة من الجمل المترابطة نصا إذا لم تتوفر على تلك المعايير، في حين بين سعيد حسن بحيري أن النص يرتكز على اعتبارات معينة تجعله يتجاوز حد الجملة الجزئي منها البحث عن ائتلاف المعنى بين التراكيب اللغوية، و الكشف عن مختلف الروابط، والربط بين التراكيب و العوالم الخارجية أي أنه وحدة مترابطة يؤلف بين تراكيبها معنى محدد له إحالات معينة.

وفي مجمل القول، فإنّ نعمان بوقرة قد قدم في معجمه المصطلحات الأساسية في لسانيات النص و تحليل الخطاب تعريفا جامعا للنص عندما قال إنه « وحدة كبرى شاملة تتكون من أجزاء مختلفة تقع على مستوى أفقي من الناحية النحوية، و على مستوى عمودي من الناحية الدلالية» ولو أن تحديد مفهوم معين للنص يبقى أمرا بالغ الصعوبة، و ذلك بسبب ما أشار إليه صبحي إبراهيم الفقي في قضية تحديد معايير هذا التعريف « هل هي معايير شكلية، أم معايير دلالية، أم شكلية ودلالية معا» و لذلك بين صلاح فضل أنّه علينا أن نبني مفهوم النص من جملة المقاربات التي ودلالية معا» و لذلك بين صلاح فضل أنّه علينا أن نبني مفهوم النص من جملة المقاربات التي

<sup>1</sup> سعد مصلوح، نحو آجرومية للنص الشعري: دراسة في قصيدة جاهلية، مجلة فصول، مصر، مج10، ع1,2، 1991، ص154

<sup>2</sup> ينظر: سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الإتجاهات، مكتبة لبنان ناشرون و الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، القاهرة، ط1، 1997، ص 104-105

<sup>3</sup> نعمان بوقرة، المصطلحات الأساسية في لسانيات النص و تحليل الخطاب دراسة معجمية، عالم الكتب الحديث، عمّان، ط1، 2009، ص 141

<sup>4</sup> صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية و التطبيق دراسة تطبيقية على السور المكية، ج1، دار قباء للطباعة و النشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2000، ص 27

قدمت له في مختلف البحوث التي تناولته، بالرغم من صعوبة ذلك، دون الاكتفاء بالتحديدات اللغوية المباشرة 1.

#### - مفهوم النص في الفكر الغربي:

إنه لمن الصعب تحديد تعريف دقيق للنص لتنوع الاتجاهات، وتعدد الآراء في تعريفه فهو فضاء تحكمه تجاذبات مختلفة، « فالمتصور الحدسي للنص قد يشير فقط إلى عبارات ذات طول معين» عكمه تجاذبات مختلفة، « فالمتصور الحدسي للنص قد يشير فقط إلى عبارات ذات طول معين» بحيث إن استعمالنا اليومي لكلمة "نص" يكمن في ذلك « البناء اللغوي المكتوب لامتداد محدد، والنص الحرفي، والتوضيح اللغوي أو الكتابة الموضحة (توقيع على صورة)، و موضع في الكتاب المقدس، وجزء لغوي من عمل موسيقي، بيد أن المعنى المحوري يمكن أن يعد بلا شك: " النص هو وحدة لغوية محددة (كتابيا)، تضم في العادة أكثر من جملة 3.

أما آراء المختصين فلقد تعددت و تنوعت بل وصلت إلى حد الغموض و التداخل أحيانا، فبعض هذه التعريفات « يعتمد على مكونات النص الجملية و تتابعها، و بعضها يضيف إلى تلك الجمل الترابط، وبعض ثالث يعتمد على التواصل النصي و السياق، وبعض رابع يعتمد على الإنتاجية الأدبية أو فعل الكتابة و بعض خامس يعتمد على جملة المقاربات المختلفة و المواصفات التي تجعل الملفوظ نصا، فيكون لدينا حصيلة كبرى من التعريفات التي تقربنا من ملامحه» أو فمنها (أي تعريفات النص) من ركز على أنه تجسيد لتماسك أو ترابط نحوي و دلالي بين عناصره المكونة له، كتعريف هلبش (Helbig) للنص أنه «تتابع متماسك من الجمل» أو كما أن تعريف هاليداي ورقية حسن (Helbig) مبني كذلك على التماسك عندما اعتبرا أن مصطلح "نص" «يعود في اللسانيات إلى أي فقرة تشكل كيانا متحدا، سواء كانت مكتوبة أو منطوقة و مهما كان

<sup>1</sup> ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص، عالم المعرفة، الكويت، (د.ط)، 1992، ص 211

<sup>2</sup> منذر عياشي، العلاماتية و علم النص، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء و بيروت، ط1، 2004، ص 144

<sup>3</sup> كلاوس برينكر، التحليل اللغوي للنص مدخل إلى المفاهيم الأساسية و المناهج، ترجمة سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2005، ص 21

<sup>4</sup> أحمد عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ط1، 2001، ص 21

<sup>5</sup> زتسيسلاف واورزنياك، مدخل إلى علم النص مشكلات بناء النص، ترجمة سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2003، ص 54

طولها» أي أن حجم النص أمر ثانوي لا اعتبار له، فقد يأتي على شاكلة جملة أو قد نطلق كلمة "نص"على كتاب أو مجلد بأكمله، فالمهم في الأخير هو الترابط و الالتحام بين مكونات هذا النص، أما فاينريش (H.Weinrich) فلقد قال« إن النص هيكل شامل تمثله أجزاؤه المترابطة فيما بينها»<sup>2</sup>، فهو يؤكد بالتالي كذلك على فكرة الترابط باعتبارها المعيار الأساسي الذي تعرف و تبني عليه النصوص، وفي السياق نفسه ذهب أصحاب اتجاه الأسلوبية التكوينية الذين اعتبروا النص وحدة متكاملة كالخلية الحية تنبض بالحياة، وهم يعنون بهذا: التماسك الداخلي للعناصر3، كما أكد فان دايك(Van Dijk) كذلك على هذا التماسك عندما قال إن التتابعات التي تتشكل من جمل وتفي من جهتها بقيود الربط و الترابط، تشكل في حقيقة الأمر نصا4، أي أن النص تتابع تشكله جمل مترابطة فيما بينها، وأكد هذا الكلام كذلك جون ميشال آدم(Jean-Michel Adam) عندما قرر «كون النص تتابعا خطيا لوحدات تشكل فيما بينها بنية تركيبية»<sup>5</sup>، حيث تتميز هذه البنية بأنها« كل متحد و ليس مجرد تتابع بسيط للجمل»<sup>6</sup>، إذن فهذه التعريفات قد ركزت في جوهرها على على قضية التماسك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Halliday and Ruquaiya Hasan, Cohesion in English, (notre traduction), Longman Group Limited, London, 1976, p1

<sup>«</sup> The term TEXT is used in linguistics to refer to any passage, spoken or written, of whatever length, that does form a unified whole»

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Harald Weinrich, Grammaire textuelle du français, traduit par Gilbert Dalgalian et Daniel Malbert, (notre traduction), Didier, Paris, 1989, p 25

<sup>«</sup> un tel texte se caractérise une structure globale, dont la totalité représente plus que la somme des parties »

<sup>3</sup> ينظر: رابح بوحوش، اللسانيات وتحليل النصوص، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط1، 2007، ص 91 4 فان دايك، علم النص مدخل متداخل الإختصاصات، ترجمة سعيد حسن بحيري، دارالقاهرة للكتاب، القاهرة، ط1، 2001، ص 73

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jean Michel Adam, Linguistique textuelle – des genres de discours aux textes, (notre traduction), Nathan, Paris, 1999, p68

<sup>«</sup> Un texte est une suite linéaire de parties(...) formant une structure compositionnelle »

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jean Michel Adam, La linguistique textuelle- introduction à l'analyse textuelle des discours, (notre traduction), Armand Colin, Paris, 2005, p29

أما التعريفات التي تبنت البعد التداولي للنصوص أي أنها اعتبرتها وسيلة الناس في تواصلهم اليومي، فإنها تنظر إلى النص بوجه عام على أنه « الكم الكلي للإشارات التواصلية في تفاعل تواصلي، أو متحقّق لعملية تواصلية بين محققه ( منشئ النص) ومتلقيه ألله حيث حذا حذو ذلك شميت وهارتمان (Schmitt) et (Hartmann) اللذان اعتبرا النص علامة لغوية أصلية تبرز الجانب الاتصالي وكذلك دي بوجراند (De Beaugrande) الذي يعرف النص أنه « تشكيلة لغوية ذات معنى تستهدف الاتصال» ووبط مفهومه هذا بالمعايير التي تتحقق بما نصية أي نص وهي السبك، و الالتحام، و القصد، و القبول، و رعاية الموقف، و التناص، و الإعلامية، بل ذهب دي بوجراند إلى اعتبار أنه يتحتم على جميع النصوص أن تعتمد على تلك المعايير النصية ألى وهكذا وفالفيصل ليس كم المكونات النصية، بل حقيقة أن هذا الكم يظهر مكونا موظفا في فعل اتصالي » و .

في حين أن التعريفات التي ركزت على الجانب السيميائي قد ربطت النص بفعل الكتابة، حيث يعتبر بول ريكور (Ricoeur) النص عبارة عن أثر ناتج عن فعل الكتابة<sup>6</sup>، أما رولان بارت يعتبر بول ريكور (Barth) فلقد اعتبره نسيجا من الكلمات<sup>7</sup>، كما نجد ديريدا (Derrida) هو الآخر يربط النص

« (...) ce qui donne au texte une certaine unité, sur ce qui en fait un tout et non une simple suite de phrases »

<sup>1</sup> رتسيسلاف واورزنياك، مدخل إلى علم النص مشكلات بناء النص، ترجمة سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 58 -

<sup>2</sup> ينظر: سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الإتجاهات، المرجع السابق، ص 108

<sup>3</sup> روبرت دي بوجراند و ولفغانغ دريسلر، مدخل إلى علم لغة النص، ترجمة الهام ابو غزالة و علي خليل حمد، مطبعة دار الكاتب، القاهرة، ط1، 1992، ص 9

<sup>4</sup> ينظر: روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمّام حسّان، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1998، ص 106 5 كلماير و آخرون، أساسيات علم لغة النص مدخل إلى فروضه و نماذجه و علاقاته و طرائقه و مباحثه، ترجمة سعيد حسن بحيري، زهراء الشرق، القاهرة، ط1، 2009، ص 75

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Paul Ricœur, le texte, le récit et l'histoire, bbf, Paris, N°2, 2008, p7

<sup>«</sup> il est bon de commencer par évoquer le texte comme trace, car nous devons toujours nous souvenir qu'un texte est écrit par quelqu'un. »

<sup>62</sup> مولان بارت، لذة النص، ترجمة فؤاد صفا- الحسين سحبان، دار توبفال للنشر، الدار البيضاء، ط $^{2001}$ ، ص

بفعل الكتابة حيث يقول إن «النص يدل على الكتابة بشكلها العام» أ، في حين أن  $\mathbf{Z}_{\text{Lunch}}$  (Kristiva) ربطت تعربفها بفكرة "التناص" التي اشتهرت بما عندما قالت إن النص « ترحال للنصوص و تداخل نصي، ففي فضاء نص معين تتقاطع و تتنافى ملفوظات عديدة مقتطعة من نصوص أخرى سابقة له، حيث نجد بصمة تلك نصوص أخرى سابقة له، حيث نجد بصمة تلك النصوص عبر ملفوظات مختلفة ترتبط في ثنياه لتشكل نصا جديدا في علاقة مع تلك النصوص السابقة أو المتزامنة معه، و الملاحظ أن هذه التعريفات السيميائية قريبة من بعض التقاليد الفيلولوجية والميرمينوطيقية التي تعتبر النص المادة المكتوبة وهو الحرف المثبت أي الكلام الذي ثبتته الكتابة، فأصبح يسمى نصا.

لقد اهتمت مجالات كثيرة بالنص و قدمت له تعريفات مختلفة هي الأخرى، حيث كان لعلماء النفس نصيب في شرح ماهية "النص" «إذ أن ما يهمهم أكثر، هو كون كل شكل لغوي، بما فيه النص، ينقل معلومات تخدم، لدى المخاطب، في تكوين " بنية شبيهة أو مماثلة للبنية التي يريد إيصالها له الشريك" أو كونه يعرض سلسلة من التعليمات التي" تتوجه للمعلومات المخزنة في الذاكرة، أو تعيد صياغتها أو تعدل فيها» أي أن النص يحتوي على معلومات يهدف من يريد إيصالها إلى التأثير على المخاطب بأن يعيد صياغة أو تعديل معلوماته السابقة المخزنة في ذاكرته (أي ذاكرة المخاطب)، أما تعريف علماء اللغة الاجتماعيين فكان بأن النص بنية دلالية تنتجها " ذات " ضمن بنية نصية منتجة في إطار بنية أوسع اجتماعية و تاريخية و ثقافية أي أن التفاعل بين الأفراد و بنية نصية منتجة في إطار بنية أوسع اجتماعية و تاريخية و ثقافية أي أن التفاعل بين الأفراد و

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Joseph Igor Moulenda, Par-delà le sens, l'écriture et le texte. Jacques Derrida, Editions Oudjat, Libreville, 2016, p 11

<sup>«</sup> Chez Derrida, le texte désigne l'écriture sous sa forme généralisée »

<sup>2</sup> جوليا كريستيفا، علم النص، ترجمة فريد الزاهي، مراجعة عبد الجليل ناظم، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط1، 1991، ص 21

<sup>3</sup> ينظر: فرانسوا راستيي، فنون النص و علومه، ترجمة ادريس الخطاب، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2010، 2010، ص 32،

<sup>4</sup> أندريه جاك ديشين، إستيعاب النصوص و تأليفها، ترجمة هيثم لمع، المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع، بيروت، ط1، 1991، ص 16

الجماعات يحدث من خلال نصوص  $^1$ ، و جدير بالذكر أخيرا أن النص قد يتوسع مفهومه ليشمل أنساق تواصلية تسمى نصوصا هي الأخرى، مثل: « الإيقاع الموسيقي و اللوحة الزيتية و المشهد التمثيلي» $^2$ .

إن التعريفات السابقة تبدو بلا شك متداخلة أحيانا، ومتباعدة أحيانا أخرى، إلا أن ما يمكن أن يستخلص منها أن النص هو نتاج لتماسك نحوي و دلالي بين عناصر لغوية، خاضعة لسياق معين، و تمدف إلى التواصل.

#### - الفرق بين النص و الخطاب (Text/Discourse):

يعني الخطاب في المعجم العربي« مراجعة الكلام. وقد خاطبه بالكلام مخاطبة و خطابا و هما يتخاطبان، و الخطبة مصدر الخطيب، و خطب الخاطب على المنبر، واختطب يخطب خطابة، واسم الكلام: الخطبة» أن الجذر اللغوي لهذه الكلامة مرتبط بالكلام، ففي "أساس البلاغة" للزمخشري نجد « خطب: خاطبه أحسن الخطاب، وهو المواجهة بالكلام» أما في "القرآن الكريم" فلقد وردت هذه الكلمة أي "خطاب" ثلاث مرات في قوله تعالى « فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَ عَزَّنِي فِي الْخِطَابِ» وقوله تعالى « فَقَالَ المُفِلْنِيهَا وَ عَزَّنِي فِي الْخِطَابِ» وقوله تعالى « وَقوله تعالى « رَّبُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا الرَّحْمَانُ لاَ يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا» مو قد يعبر عنه بما يقع به الخطاب بحسب أصل اللغة هو « توجيه الكلام نحو الغير للإفهام (...) و قد يعبر عنه بما يقع به التخاطب. قال في الأحكام: الخطاب اللفظ المتواضع عليه المقصود به إفهام من هو متهيئ لفهمه» 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: عثمان أبوزنيد، نحو النص إطار نظري و دراسات تطبيقية، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط1، 2010، ص 18-19

 $<sup>^{2}</sup>$  حسين خمري، نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط $^{2}$ 1،  $^{2}$ 200، ص $^{2}$ 3 حسين خمري،

<sup>3</sup> ابن منظور، لسان العرب، ج5، حرف الخاء، مادة[خطب]، دارصادر، بيروت، طبعة2003

 $<sup>^4</sup>$  الزمخشري، أساس البلاغة، تحقيق محمد باسل عيون السود، ج $^1$ ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط $^1$ ، 1998، ص $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة: ص، الآية: 23

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة: ص، الآية: 19

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سورة: النبأ، الآية: 37

 $<sup>^{8}</sup>$  محمد علي التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون و العلوم، تحقيق رفيق العجم – علي دحروج، ج1، مكتبة لبنان، ط1،  $^{8}$  معمد على 1996، ص 749

أما حديثا فلقد تداخل "الخطاب"مع مفاهيم أخرى و خاصة مفهوم "النص"، وعموما يمكن تلخيص الفرق بينهما في اتجاهين اثنين، حيث يميل الاتجاه الأول إلى أن الخطاب يكون شفويا أو منطوقا يتعلق بالكلام اليومي بين الناس في المجتمع، و عندما يكتب يصبح نصا، حيث يقول بول ريكور « لنسم نصا كل خطاب ثبتته الكتابة» أ، وتحدد كريستيفا كذلك المستوى الخطابي، في إشارة منها إلى أنه يتعلق بالتواصل الشفوي، بقولها إنه «إخباري ، تواصلي» وفي السياق نفسه يحدد بنفست (Benveniste) الخطاب بأنه كل تلفظ يفترض متكلما و مستمعا وعند الأول هدف التأثير على الثاني بطريقة ما  $^{6}$  كما يمكن النظر إلى علاقتهما من زاوية العلاقة بين اللغة و الكلام، فإذا اعتبر الكلام بمثابة التحسيد الفعلي للغة، فإنه يمكن اعتبار النص بمثابة التحسيد الفعلي للخطاب أ وفي البحث النقدي نجد كذلك ميلا إلى الاتجاه الأول في التمييز بحيث يعتبر الخطاب هو فعل النطق، أو فاعلية تقول، فهي رغبة النطق بشيء ليس هو تماما النص بل هو فعل يريد أن يقول  $^{7}$  فهو "استراتيحية التلفظ" بما يحتويه من أنظمة توجيهية و تركيبية و دلالية و وظيفية تتوازى و تتقاطع حزئيا أو كليا فيما بينها أ، و في التقليد الفيلولوجي يقابل النص الخطاب مثل ما يقابل الكتابي الشفوي  $^{7}$ ، ومن هنا فإننا نستنتج مما سبق أن الخطاب مرتبط بلحظة إنتاجه و لا يتحاوز سامعه إلى الشفوي أما النص فله ديمومة الكتابة عميني أن الخطاب عرتبط بلحظة إنتاجه و لا يتحاوز سامعه إلى غيره، أما النص فله ديمومة الكتابة عميني أن الخطاب عبسد تعبيره في النص  $^{9}$  ومن هنا فاقد ركزت

الإجتماعية، القاهرة، ط1، 2001، ص 105

<sup>2</sup> جوليا كريستيفا، علم النص، ترجمة فريد الزاهي، مراجعة عبد الجليل ناظم، المرجع السابق، ص 30

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداولية، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، ط $^{1}$ ،  $^{2004}$ 

<sup>4</sup> ينظر: عبد الواسع الحميري، الخطاب و النص "المفهوم، العلاقة، السلطة"، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع، التوزيع، بيروت، ط1، 2008، ص 140

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: رابح بوحوش، اللسانيات و تحليل النصوص، المرجع السابق، ص 99

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: عبد الواسع الحميري، الخطاب و النص "المفهوم، العلاقة، السلطة"، المرجع نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> فرانسوا راستيي، فنون النص و علومه، المرجع السابق، ص 42

<sup>8</sup> ينظر : عبد الواسع الحميري، الخطاب و النص "المفهوم، العلاقة، السلطة"، المرجع نفسه، ص 125

<sup>9</sup> ينظر: عموري السعيد، الإيديولوجيا / الخطاب / النص مقاربة مفاهيمية، مجلة الأثر، ورقلة، ع 18، 2013، ص 147

أغلب الآراء على أن الخطاب يطلق على ما هو شفوي أو على ذلك التلفظ بين المرسل و المتلقي، أي أن له بعدا تواصليا، في حين أنه إذا انتقل إلى عالم الكتابة يصبح نصا.

أما الاتجاه الثاني فإنه يميل إلى التسوية بين المفهومين و يعتبرهما واحدا باعتبار أن «النص في الأصل هو النص المكتوب، و الخطاب في الأصل هو الكلام المنطوق، ولكنه يتلبّس بصورة الآخر على التوسع، إذ يطلق النص على المنطوق، كما يطلق الخطاب على المكتوب: كالخطاب الروائي» أ، وفي النقد اللساني الحديث الخطاب «كل كلام تجاوز الجملة الواحدة، و التي تغدو أثناء تحليله الوحدة الصغرى التي يتكون منها، سواءً كان مكتوبا أو منطوقا» أي أن الخطاب يشمل ما هو منطوق أو مكتوب، و بالمقابل ربط جلنتس ( H.Glinz) مفهوم النص بكل ما يقوله شخص أو يكتبه أن أن النص هو الآخر قد يشمل ما هو منطوق أو مكتوب، وبالتالي فكلاهما واحد، كما نقل أندري جاك ديشين (André-Jacques Deschênes) في كتابه استيعاب النصوص و تأليفها معنى للنص أكثر عمومية ورد في قاموس ألسني " لسن دوبوا" و معاونيه يذكر فيه أن النص هو عرض من أي نوع كان، محكي أو مدون، طويل أو مختصر، قديم أو جديد أي أنه يشمل ما هو محكي كذلك بالإضافة إلى المدون.

هناك آراء أخرى بعيدة عن هذين الاتجاهين، فمن الباحثين من نظر إلى الخطاب بوصفه «مجموعة من النصوص»  $^{5}$ ، و في الجهة المقابلة ترى **الأسلوبية التكوينية** عكس ذلك أي أن « مجموع الخطابات تشكل النص»  $^{6}$ ، ومنهم من قال إن الخطاب يشمل ما نقوله أو نكتبه، أما النص ففيما نسمعه أو نقرأه، فالخطابية سمة متعلقة بعملية الإنتاج، و النصية بعملية التلقي  $^{7}$ ، وهناك من فرق

<sup>1</sup> محمد العبد، النص و الخطاب و الإتصال، الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي، القاهرة، دط، 2014، ص 11

<sup>2</sup> نعمان بوقرة، المصطلحات الأساسية في لسانيات النص و تحليل الخطاب دراسة معجمية، عالم الكتب الحديث، عمّان، ط1، ط1، 2009، ص 13

<sup>3</sup> ينظر: سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الإتجاهات، مكتبة لبنان ناشرون و الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، لونجمان، القاهرة، ط1، 1997، ص 114

<sup>4</sup> ينظر: أندريه حاك ديشين، إستيعاب النصوص و تأليفها، ترجمة هيثم لمع، المرجع السابق، ص 15-16

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عبد الواسع الحميري، الخطاب و النص "المفهوم، العلاقة، السلطة"، المرجع السابق، ص 93

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> رابح بوحوش، اللسانيات و تحليل النصوص، المرجع السابق، ص 91

<sup>124</sup> ينظر: عبد الواسع الحميري، الخطاب و النص "المفهوم، العلاقة، السلطة"، المرجع السابق، ص 124

باعتبار الناص و المخاطب، فالناص هو الفاعل في النص فعله كلي جدلي، أما المخاطب فقد يكون ناقلا فقط و ليس منتجا فعله أداتي آني<sup>1</sup>.

إجمالا يمكن القول إن النص و الخطاب مفهومان تتداخل دلالتهما حينا، و تتقاطع حينا، وتتكامل أحيانا أخرى  $^2$ ، فالنص يشكل الخطاب و الخطاب يحقق النص  $^3$ ، ومهما اختلفت الآراء فإن فإن الخطاب و النص مفهومان يلتقيان و يتداخلان و يتطابقان أكثر مما يفترقان، و إن شاعت الفكرة بارتباط الخطاب بما هو شفوي و النص بما هو كتابي.

#### 2- مفهوم لسانيات النص

#### أ- تعريف لسانيات النص:

هناك تسميات عديدة لهذا العلم سواء في الفكر العربي أو الغربي إذ يستخدم هارويج (Harweg) مثلا مصطلح (Textologie) أي علم النص، بينما يستخدم دريسلر مصطلح علم دلالة النص، أما سوينسكي (Swinskie) فيشيد بمصطلح نحو النص، وتداولية النص، و علم اللغة النصي، و نظرية النص $^4$ ، أما عند العرب فلقد استعملت مصطلحات علم النص و علم اللغة النصي و علم لغة النص و نحو النص، أما لسانيات النص فإنما تعتبر من أشهر مصطلحات هذا العلم الذي هو فرع معرفي جديد تكون بالتدريج في النصف الثاني من الستينات و النصف الأول من السبعينات، ثم ازدهر و مراجعه الوفيرة خير دليل على ذلك $^5$ ، ومصطلح لسانيات النص واحد من المصطلحات التي حددت لنفسها هدفا واحدا و هو الوصف والدراسة اللغوية للأبنية النصية، و تحليل المظاهر المتنوعة لأشكال التواصل النصى $^6$ ، أي دراسة

3 ينظر: محمد الشاوش، أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية تأسيس نحو النص، ج1، المؤسسة العربية للتوزيع، بيروت، بيروت، جامعة منوبة، تونس، ط1، 2001، ص 101

<sup>1</sup> ينظر: عبد الواسع الحميري، الخطاب و النص "المفهوم، العلاقة، السلطة"، المرجع السابق، ص 180

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 107

<sup>4</sup> ينظر: نعمان بوقرة، المصطلحات الأساسية في لسانيات النص و تحليل الخطاب دراسة معجمية، المرجع السابق، ص 23

<sup>5</sup> ينظر: فولفجانج هانيه من و ديتر فيهفيجر، مدخل إلى علم اللغة النصي، ترجمة فالح بن شبيب العجمي، جامعة الملك سعود، سعود، النشر العلمي و المطابع، الرياض، د ط، 1999، ص 3

 $<sup>^{6}</sup>$  ينظر: أحمد عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ط1،  $^{2001}$ ، ص $^{6}$ 

المظاهر النحوية و الدلالية و التداولية في النص الذي يعتبر محل هذه الدراسة العلمية و الغوية، فمهمة علم النص بالتالي تتمثل في وصف العلاقات الداخلية و الخارجية للأبنية النصية بمستوياتها المختلفة» أ، بمعنى أنه العلم الذي يكشف عن كيفية تماسك النصوص، فيعبد الطريق لتحليلها وفهمها في إطار مكوناتها النحوية (على مستوى بنيتها السطحية اللغوية)، و الدلالية (أي المعنوية على مستوى البنية العميقة للنص)، و التداولية (أي ما يتصل بالنص من ظروف أو كيفية تموقعه في العملية التواصلية)، «فعمل الباحث في النص هو كشف الأبنية الدلالية الكبرى العميقة التي تكمن في أعماقه، وتسمح له أن يحددها من خلال الأبنية التركيبية المتشكلة على السطح» وكذا دراسة الوظيفة التواصلية للنصوص أي وسم نوع الاحتكاك التواصلي الذي يعبر عنه الباث بالنص صوب المتلقى  $^{3}$ .

يعود الفضل لفان دايك (Van Dijk) في إخراج هذا العلم من دائرة التأمل الفلسفي والتطبيقات الفجة إلى التحريب العلمي، وقد اعتمد على اللسانيات البنيوية، و تحديدا على النحو التوليدي مصبا اهتمامه على علم قديم هو البلاغة التي يعتبر علم النص عرضا حديثا لها $^4$ ، أي أن «البلاغة تعد بالنسبة له السابقة التاريخية لعلم النص إذا ما تأملنا التوجه العام للبلاغة القديمة إلى وصف النصوص ووظائفها المتميزة، إلا أنه لما كان اسم البلاغة يرتبط غالبا بأشكال و نماذج أسلوبية و أشكال و نماذج أحرى فإننا نؤثر المفهوم الأكثر عمومية، علم النص $^5$ ، أي أن البلاغة تبحث في كيفية الإنتاج الخلاق للنصوص، مما يفضي بما إلى أن تصب في علم النص $^6$ ، وبعيدا عن هذه الآراء التي تبحث أصول لسانيات النص في الدراسات اللغوية القديمة، فإن الأهم هو إدراك أن الوظيفة الأساسية لهذا العلم هي تحليل النصوص.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص، عالم المعرفة، الكويت، (د.ط)، 1992، ص 229

<sup>2</sup> سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الإتجاهات، المرجع السابق، ص 100

<sup>3</sup> ينظر: كالاوس برينكر، التحليل اللغوي للنص مدخل إلى المفاهيم الأساسية و المناهج، ترجمة سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2005، ص 25

<sup>4</sup> ينظر: حسين خمري، نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال، المرجع السابق، ص 23-24

فان دايك، علم النص مدخل متداخل الإختصاصات، ترجمة سعيد حسن بحيري، دارالقاهرة للكتاب، القاهرة، ط1، 2001،  $^{5}$  فان دايك، علم النص مدخل متداخل الإختصاصات، ترجمة سعيد حسن بحيري، دارالقاهرة للكتاب، القاهرة، ط1، 2001،  $^{5}$ 

<sup>6</sup> ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص، المرجع نفسه، ص 233

عموما فلقد قدم صبحي إبراهيم الفقي تعريفا جامعا للسانيات النص حيث يقول إنحا ذلك هرالفرع من فروع علم اللغة، الذي يهتم بدراسة النص باعتباره الوحدة اللغوية الكبرى، وذلك بدراسة جوانب عديدة أهمها الترابط أو التماسك ووسائله، وأنواعه، و الإحالة، أو المرجعية، و أنواعها، والسياق النصي، ودور المشاركين في النص (المرسل و المستقبل). وهذه الدراسة تتضمن النص المنطوق و المكتوب على حد سواء $^1$ ، كما تتميز لسانيات النص كذلك أنما ملتقى العلوم، فهناك تخصصات كثيرة تتقاطع معها، فلقد ارتبط ظهور علم النص بظواهر تعالج في علوم أحرى خاصة علم اللغة العام، و علم الأدب، و علم الأسلوب، و علم النفس، و علوم الاجتماع، و علم الاتصال $^2$ ، أي أنه علم شامل يتميز بأنه متداخل الاختصاصات.

«لا تقدم لسانيات النص نفسها بأنها توسع لنظرية الجملة نحو أفق النص، بل هي نظرية  $^3$ ، وأصبح من الضروري أن يمتد عملها إلى جميع لسانية تعطي أهمية لتماسك النصوص و انسجامها» أنواع النصوص، لما لها من أدوار مهمة على الصعيد المعرفي، و البيداغوجي، و الديداكتيكي، واللساني، و الأدبي باعتبار أنها تعرفنا بمختلف الطرائق و الآليات التي يبنى بها النص و يشيد أن كما أن استثمار لسانيات النص في الثقافة العربية يمكن أن يساعد بشكل كبير على تقدم البحث في مجالات كثيرة، ويمكن أن يتأتى ذلك عن طريق: قراءة التراث اللغوي العربي قراءة جديدة، بإعادة النظر في مجموعة من المفاهيم اللغوية التقليدية السائدة، وكذا الإفادة من لسانيات النص في تدريس

مبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية و التطبيق دراسة تطبيقية على السور المكية، ج1، دار قباء للطباعة و النشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2000، ص 36

<sup>15–14</sup> ينظر: فان دايك، علم النص مدخل متداخل الإختصاصات، ترجمة سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 14–15 Devilla, L, Analyse de la linguistique textuelle\_Introduction à l'analyse textuelle des discours,(notre traduction), Apprentissage des langues et systèmes d'information et de communication(ALSIC), vol 9, n°1, 2006, p 261.

<sup>«</sup> la linguistique textuelle ne se présente pas comme une théorie de la phrase étendue au texte, mais comme une "translinguistique" qui(...) rend compte de la cohésion et de la cohérence des textes »

<sup>4</sup> ينظر: جميل حمداوي، محاضرات في لسانيات النص، شبكة الألوكة، ط1، 2015، ص3 www.alukah.net

النصوص و تحليلها، و في الترجمة، و تعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها أن لكن عملها الأهم هو بلا شك «دراسة مفهوم النصية (Textuality) من حيث هو عامل ناتج عن الإجراءات الاتصالية المتخذة من أجل استعمال النص» أن فهدفها الأساسي وصف الأبنية النصية بكل مستوياتها عن طريق التحليل الذي يرتكز على مجموعة من المعايير تحقق نصية أي نص.

#### ب- معايير النصية:

لقد تبه النقاد القدماء إلى بعض مظاهر لسانيات النص المتمثلة في الوحدة الموضوعية و العضوية، و الترابط بين الأجزاء، وتماسك النص، و المناسبة بين أجزاء التأليف الواحد، و إن لم يدرسوها بالطريقة اللغوية المعاصرة  $^{8}$ ، فلقد سبق الشيخ الإمام أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمان بن محمد الجرجاني النحوي المتوفى سنة 471 ه عصره عندما تكلم في كتابه دلائل الإعجاز عن قواعد التماسك النحوي، الأمر الذي يعتبر «تمهيدا مبكرا و توطئة لما أصبح يعرف اليوم بعلم النص» ولقد عبر عن فكرة هذا التماسك بمصطلح النظم، الذي يتحقق عندما « تتحد أجزاء الكلام ويدخل بعضها في بعض، ويشتد ارتباط ثان منها بأول» وهو ما يسمى عند المحدثين الكلام ويدخل بعضها في نصوص عبر علائق نحوية لتحقيق نسيج كلي و هذا طبعا أهم ما والكلم في جمل و الجمل في نصوص عبر علائق نحوية لتحقيق نسيج كلي  $^{8}$ ، و هذا طبعا أهم ما تبحث فيه اللسانيات النصية، ولقد ربط عبد القاهر فكرة النظم بالنحو حيث يقول « واعلم أن اليس النظم إلا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه " علم النحو"، وتعمل على قوانينه و أصوله.» و هذا ما يتطلب أن « ينظر في "الجمل" التي تسرد، فيعرف موضع الفصل فيها من موضع الفصل فيها من موضع

<sup>1</sup> ينظر: حافظ إسماعيل علوي، عندما تسافر النظرية- لسانيات النص نموذجا-، مجلة حسور، بدون بيانات، ص 20

<sup>2</sup> روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمّام حسّان، المرجع السابق، ص 95

<sup>3</sup> ينظر: جميل حمداوي، محاضرات في لسانيات النص، المرجع السابق، ص 56

<sup>4</sup> إبراهيم خليل، في اللسانيات و نحو النص، دار المسيرة للنشر و التوزيع و الطباعة، عمان، ط1، 2007، ص 213

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، قرأه و علق عليه أبو فهر محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي – مطبعة المدني، القاهرة، دط، دت، ص 93

 $<sup>^{6}</sup>$  ينظر: سمية ابرير، مفاهيم لسانيات النص في دلائل الإعجاز،  $^{2011}$ ، ص  $^{172}$ 

www.mohamedrabeea.com/books/book1\_18324.pdf

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، المرجع نفسه، ص 81

موضع الوصل، ثم يعرف فيما حقُّه الوصل موضع "الواو" من موضع "الفاء"، و موضع "الفاء" من موضع "ثم"، وموضع "أو" من موضع "أم"، و موضع "لكن" من موضع "بل"، و يتصرف في التعريف، و التنكير، و التقليم، و التأخير، في الكلام كله، و في الحذف، و التكرار، و الإضمار، و الإظهار، فيصيب بكل من ذلك مكانه، و يستعمله على الصحة و على ما ينبغي له» أ، إذن فلقد كان لعبد القاهر الجرجاني السبق في حديثه عن النظم الذي يعني به التماسك النصي المربوط بعلم النحو، حيث يعرف موضع الفصل من الوصل و يتم التحكم بالتقليم، و التأخير، و الحذف، و التكرار، و التعريف، والتنكير، مما يضفي في النهاية إلى أن يكون الكلام وحدة شاملة و هذا من صميم ما يتناوله علم النص بالدراسة، إذن فلقد كان عبد القاهر رائدا فيما أتى به في حديثه عن العلائق بين الجمل فيما تبحث فيه لسانيات النص حديثا.

أما معايير النصية بشكلها الحديث فلقد كانت عن طريق اللغوي الأمريكي "روبرت دي بوجراند" الذي حاول أن يحددها، في كتابه " النص و الخطاب و الإجراء"

"Text,Discourse and Process" ، وهذه المعايير هي السبك، و الالتحام، و القصد، و القصد، و القبول، و رعاية الموقف، و التناص، و الإعلامية<sup>2</sup>، ولقد صنفها "سعد مصلوح" إلى: – ما يتصل بالنص في ذاته، وهما معيارا "السبك" و "الحبك"\*

- ما يتصل بمستعملي النص سواء أكان المستعمل منتجا أم متلقيا، و ذلك معيارا: القصد و القبول - ما يتصل بالسياق المادي و الثقافي المحيط بالنص، وتلك معايير الإعلامية، و التناص. 3

<sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، المرجع السابق، ص 82

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمّام حسّان، المرجع السابق، ص  $^{2}$ 

<sup>\*</sup> هذه التسميات نقلتها من باب الأمانة العلمية كما استخدمها "سعد مصلوح"، وكما استخدمها "تمام حسان" في ترجمته لكتاب "دي بوجراند"، إلا أنني سأستخدم مصطلحات: الاتساق، و الانسجام، و المقبولية، و السياق، وكلها مرادفات للسبك، و الحبك أو الالتحام، و القبول، ورعاية الموقف أو المقامية وذلك بالترتيب.

 $<sup>^{3}</sup>$ ينظر: سعد مصلوح، نحو آجرومية للنص الشعري: دراسة في قصيدة جاهلية، مجلة فصول، مصر، مج $^{10}$ ،  $^{3}$ 0،  $^{1991}$ ،  $^{1991}$   $^{3}$ 

إن هذا التصنيف يعتبر موضوعيا و منطقيا، في نظري، وذلك نظرا لطبيعة كل معيار على حدة وما يتطلبه و يتميز به، وبالتالي فهذه المعايير تعتبر المقياس الذي تأخذ به «مجموعة من الجمل أو متتالية جملية صفة النص، حيث يتعين عليها تحقيق نوع من التلاحم بينها حتى نتمكن من قراءتها كنص» ألأن أي مادة لغوية منطوقة أو مكتوبة تحتم على الباحث التأكد من تحقيقها للمعايير النصية، و أن لا تكون فقط مجموعة من المفردات و الجمل المرصوصة بجانب بعضها، فالهذيان الذي يهذي به المريض، و المفردات في المعاجم مثلا لا يمكن عدها نصوصا، وذلك لأنها لا تحقق معايير النصية فيها أو ، وبصفة عامة نجد أن أبرز ما تنطوي عليه هذه المعايير هو كالتالي:

أولا: الاتساق (Cohesion): يترتب الاتساق على « إجراءات تبدو بما العناصر السطحية على

صورة وقائع يؤدي السابق منها إلى اللاحق بحيث يتحقق لها الترابط الرصفي»  $^{8}$ , أي أنه الكيفية التي يتم بحا ربط العناصر اللغوية على مستوى البنية السطحية بحيث يؤدي السابق منها إلى اللاحق، وذلك يتم عبر وسائل لغوية تصل فيما بين هذه العناصر لتجعل منها وحدة متراصة، ولقد كانت لهذا المصطلح ترجمات عربية عديدة منها مصطلح "السبك" الذي استخدمه كل من سعد مصلوح و تمام حسان، و مصطلح "الاتساق" الذي استخدمه كل من محمد خطابي و نعمان بوقرة في معجمه "المصطلحات الأساسية في لسانيات النص و تحليل الخطاب"، فالنص إذن « يتسم على أعظم تقدير بالترابطات، حيث ينبغي أن يكون ثمة ترابط رصفي تتوقف به عناصر النص السطحي من الناحية النحوية بعضها على بعض»  $^{4}$ , أي تحقيق الترابط و التتابع على مستوى ظاهر النص عن طريق بجموعة من الوسائل النحوية، باعتبار أن «النحو ليس كله إعراب و إنما هو شيء له علاقة بنظم الكلام نظما يمهد الإفهام»  $^{5}$ ، وعموما يمكن الحديث هنا عن نوعين من الاتساق:

 $<sup>^{1}</sup>$  حسين خمري، نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال، المرجع السابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: خليل بن ياسر البطاشي، الترابط النصي في ضوء التحليل اللساني للخطاب، دار جرير للنشر و التوزيع، عمَان، ط1، 2009، ص 64

وبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص 103

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 99

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إبراهيم خليل، في اللسانيات و نحو النص، المرجع السابق، ص 213

- الاتساق النحوي (Grammatical cohesion)
  - (Lexical cohesion) 1 الاتساق المعجمي –
- أ- الاتساق النحوي: يرتكز على النظام النحوي للغة ما، ويتحقق عبر مجموعة من الوسائل و هي:
- - الإحالة القبلية ( Anaphora ) : تكون فيها أداة الإحالة قبل مرجعها في النص.
  - الإحالة البعدية (Cataphora): تكون فيها أداة الإحالة بعد مرجعها في النص.
- الإحالة المقامية (Exophora): وهي « الإتيان بالضمير للدلالة على أمر ما غير مذكور في النص مطلقا غير أنه يمكن التعرف عليه من سياق الموقف»  $^4$ ، أما الربط النصي بطريق الإحالة إلى مذكور لاحق يستعمل غالبا لكي يثير لدى القارئ تشوقا  $^5$ ، وللإحالة أدوات هي:

<sup>1</sup> ينظر: محمد خطابي، لسانيات النص ( مدخل إلى انسجام الخطاب)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء/ بيروت، ط1، 1991، ص 15

 $<sup>^{2}</sup>$  رتسيسلاف واورزنياك، مدخل إلى علم النص، ترجمة سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص

<sup>3</sup> ج.ب. براون و ج.يول، تحليل الخطاب، ترجمة محمد لطفي الزليطني و منير التريكي، النشر العلمي و المطابع، حامعة الملك سعود، الرياض، دط، 1997، ص 36

<sup>4</sup> روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص 301

<sup>5</sup> ينظر: كلاوس برينكر، التحليل اللغوي للنص مدخل إلى المفاهيم الأساسية و المناهج، ترجمة سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص 49

- الضمائر: تنقسم إلى وجودية مثل: أنا، أنت، نحن، هو، هم، هن....الخ. و إلى ضمائر ملكية مثل: كتابي (ضمير الملكية يحيل إلى المتكلم)، كتابك (يحيل إلى المخاطب)، كتابه (يحيل إلى المغائب)...الخ<sup>1</sup>، و غالبا ما تكون الإحالة القبلية بضمائر الغائب.

- أسماء الإشارة: صنفها محمد خطابي استنادا إلى ما ذهب إليه المؤلفان "هاليداي ورقية حسن" حسب الظرفية: الزمان ( الآن، غدا)، و المكان ( هنا، هناك...)، أو الانتقاء ( هذا، هؤلاء)، أو حسب البعد (ذاك، تلك...)، و القرب (هذه، هذا...)، أو حسب الحياد<sup>2</sup>

- المقارنة: ذكر محمد خطابي استنادا دوما إلى ما ذهب إليه المؤلفان "هاليداي ورقية حسن" بأنها قد تكون عامة يتفرع منها التطابق ويتم باستعمال عناصر مثل (...same)، و التشابه مثل (...similar)، و الاختلاف مثل (otherwise)، و إلى خاصة تتفرع إلى كمية مثل (...more)، و كيفية مثل (أجمل من، جميل مثل...)3.

أما الإحالة المقامية فإنما تسهم في إبداع النص لأنما تربط اللغة بسياق المقام، غير أنما لا تسهم في اتساقه بشكل مباشر  $^4$ . إذن فللإحالة دور مهم في الاتساق مهما كان نوعها أو شكل الأداة التي وردت بما لأن الجملتان «ترتبطان بعضهما ببعض حين ترتبط معانيهما الإحالية أي أن الوقائع التي تحيل إليها في تفسير ما مرتبطة بعضها ببعض»  $^5$ 

2\_ الربط (Junction): لقد اعتبر الجرجاني العلم بما ينبغي أن يصنع في الجمل من عطف بعضها على بعض [ أي الوصل أوالربط ] أو ترك العطف فيها [أي الفصل] من أسرار البلاغة<sup>6</sup>، والربط يتضمن وسائل متعددة لربط المتواليات السطحية بعضها ببعض<sup>7</sup>، و منها علامات العطف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: محمد خطابي، لسانيات النص ( مدخل إلى انسجام الخطاب)، المرجع السابق، ص 18

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 19

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أحمد عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، المرجع السابق، ص 122

 $<sup>^{53}</sup>$  فان دايك، علم النص مدخل متداخل الإختصاصات، ترجمة سعيد حسن بحيري، المرجع السابق، ص $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، المرجع السابق، ص 222

<sup>7</sup> ينظر: روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص 301

والوصل و الفصل و الترقيم والضمائر و كذلك أسماء الإشارة و أدوات التعريف و الأسماء الموصولة وأبنية الحال و الزمان و المكان  $^1$ ، فأما الضمائر فتربط النص و تجعل منه سلسلة متتابعة و متناغمة، بل إن النصوص تتكون بتوالي الضمائر و بسلطتها كما عبر عن ذلك "هارفج"  $^2$ ، و أما أبرز حروف الربط فهي ما يتعلق بالعطف حيث إن الفصل يكون إما للاتصال إلى الغاية أو الانفصال إلى الغاية، والعطف لما هو واسطة بين الأمرين  $^3$ ، بمعنى أن بعض الجمل يكون فصلها أبلغ وسيلة لوصلها إما لأن علاقة الاتصال بينها واضحة للكل أو عكس ذلك، بينما يكون العطف واسطة بين الأمرين بمعنى ضرورة وجود مناسبة ما بين المعطوف و المعطوف عليه دون العطف على نفسه، حيث ضرب "عبد القاهر" مثالا لا يستقيم فيه العطف عندما ذكر بيت أبي تمام:

## لا والذي هو عالم أنّ التوى صبر و أن أبا الحسين كريم

و ذلك لأنه لا مناسبة بين كرم أبي الحسن و مرارة النوى، و لا تعلق لأحدهما بالآخر<sup>4</sup>، والعطف تحققه مجموعة من الأدوات أبرزها "الواو".

كما ذكر عبد القاهر في الربط بالموصول قوله "مررت بزيد الذي أبوه منطلق"، فتحدك قد توصلت ب"الذي" إلى أن أبنت زيدا من غيره ووصلت بها بين مرور زيد و كون أبيه منطلقا أن هناك «فئة أخرى من الروابط تؤخذ من أبواب الظروف الإسمية و الحرفية و ما تركب منها من شبه الجمل من مثل (مع أن) (بالرغم من أن) (ونتيجة لذلك)» أ، و عموما فإن الربط قد يكون إضافيا، أو سببيا، أو عكسيا، أو زمنيا، أما صوره فهي:

- مطلق الجمع: يفيد علاقة الإتحاد أو التشابه. مثل: (الواو، بالإضافة إلى، علاوة على هذا)

<sup>123</sup> منظر: سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الإتجاهات، المرجع السابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: فولفجانج هاينه من و ديتر فيهفيجر، مدخل إلى علم اللغة النصي، ترجمة فالح بن شبيب العجمي، المرجع السابق، ص 27

<sup>3</sup> ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، المرجع السابق، ص 243

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 225

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 199

 $<sup>^{6}</sup>$  فان دايك، النص و السياق، ترجمة عبد القادر قنيني، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء و بيروت، د ط،  $^{2000}$ ، ص  $^{83}$ 

- التخيير: يفيد علاقة الاختيار بين الصورتين. مثل: (أو)
- الاستدراك: يفيد علاقة التعارض. مثل: (لكن، بل، مع ذلك)
- التفريع: يشير إلى العلاقة بين صورتين بينهما حالة تدرج، أي أن تحقق واحدة منهما يتوقف على حدوث الأخرى. مثل:(لأن، مادام، من حيث). 1

أي أنه استبدال عنصر داخل النص بعنصر آخر، ويقسم بالنظر إلى العنصر المعوض إلى:

- استبدال إسمي: أي تعويض اسم باسم آخر من قبيل: آخر، أخرى.
- استبدال فعلي: مثل: هل تظنه ينجح؟ أعتقد أنه سيفعل (أي: أعتقد أنه سينجح، و جاء فعل "سيفعل" عوضا عن الفعل "سينجح")
- استبدال قولي: مثل: ما رأيك بهذا الكتاب هل هو جيد؟ أعتقد أنه كذلك ("كذلك" عوضت جملة كاملة)، فالاستبدال عنصر مهم له دور في اتساق الجمل وارتباطها بشرط اتحاد الدلالة في طرفي الاستبدال فيعوض المستبدل المستبدل وكأنه مذكور.

4- الحذف (Ellipsis) : هو استبعاد العبارات السطحية التي يمكن لمحتواها المفهومي أن

يقوم في الذهن أو أن يوسع أو أن يعدل بواسطة العبارات الناقصة 3، ولقد عبر عبد القاهر الجرجاني عن الحذف تعبيرا جميلا عندما اعتبره « باب دقيق المسلك، لطيف المأخذ، عجيب الأمر، شبيه بالسحر، فإنك ترى به ترك الذكر، أفصح من الذكر، و الصمت عن الإفادة، أزيد للإفادة، وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، وأتم ما تكون بيانا إذا لم تبن 4، كما ذكر له مواضع عدة مثل حذف المفعول به مع دلالة السياق عليه ومثال ذلك من القرآن الكريم قوله تعالى «وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَلَ المفعول به مع دلالة السياق عليه ومثال ذلك من القرآن الكريم قوله تعالى «وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ

<sup>1</sup> ينظر: أحمد عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، المرجع السابق، ص 129

 $<sup>^2</sup>$ إبراهيم خليل، في نظرية الأدب و علم النص بحوث و قراءات، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط $^1$ ،  $^2$ 000، ص

<sup>301</sup> ينظر: روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، المرجع السابق، ص 146

عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمُ امْرَأَتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لاَ نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ (23) فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ (24)» [سورة القصص]، ففي الآيتين حذف للمفعول به في أربعة مواضع، إذ المعنى "وجد عليه أمة من الناس يسقون" أغنامهم أو مواشيهم، و "امرأتين تذودان" غنمهما، و "قالتا لا نسقي" غنمنا، و "فسقى لهما" غنمهما، ففي الحذف هنا فائدة و روعة لا توجد بالذكر، كما ذكر عبد القاهر كذلك موضعا آخر من الحذف يسمى "الإضمار على شريطة التفسير"، و ذلك مثل قولهم: "أكرمني و أكرمت عبد الله" ، أردت: "أكرمني عبد الله و أكرمت عبد الله"، ثم تركت ذكره في الأول استغناء بذكره في الثاني 2.

إذن لا بد «أن يكون الباقي في بناء الجملة بعد الحذف مغنيا في الدلالة كافيا في أداء المعنى، وقد يحذف أحد العناصر لأن هناك قرائن معنوية أو مقالية تومئ إليه وتدل عليه، ويكون في حذفه معنى لا يوجد في ذكره» 3، بمعنى أنه لا بد أن تكون هناك قرائن في النص تدل دلالة تامة على العنصر المحذوف، و للحذف دور مهم في الاتساق و تقوية المعنى حيث إن هذا الدور لا يتم بالذكر، و يصنف الحذف كذلك، مثل الاستبدال، حسب العنصر المحذوف إلى: حذف اسمي أو فعلي أو قولي، أما الفرق بين الحذف و الاستبدال فيكمن في أن الحذف فراغ في النص يستنتج من خلال السياق أو بواسطة قرائن لكي تكتمل الدلالة التي قد تبدوا ناقصة في أول قراءة، أما الاستبدال فإنه يترك ما يعوض مكانه في النص.

5\_ التقديم و التأخير (Hysteron proteron) يمكن أن نضيف هنا هذا العنصر المتمثل في التقديم و التأخير لما له من دور مهم في اتساق النصوص، حيث خصص له الجرجاني على سبيل المثال فصلا كاملا في كتابه دلائل الإعجاز، حيث يقول في هذا الباب نقلا عن صاحب "الكتاب" «كأنهم يقدمون الذي بيانه أهم لهم، وهم ببيانه أعنى، وإن كانا جميعا يُهمانهم و يعنيانهم» أي أن

<sup>161</sup> ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، المرجع السابق، ص

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، المرجع السابق، ص 124-125

 $<sup>^4</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، المرجع السابق، ص  $^{107}$ 

التقديم القصد منه إبراز و تأكيد ما تم تقديمه من الكلام، و لقد ذكر الجرجاني مواضع كثيرة للتقديم و التأخير من بينها تقديم المفعول على الفعل المضارع لتبيين أن اسم المفعول من المحال أن يوقع به مثل ذلك الفعل، فإذا قلت: "أزيدا تضرب؟"، كنت قد أنكرت أن يكون "زيدا" بمثابة أن يضرب.

ب- الاتساق المعجمي: عماده ما يتم بين المفردات من علاقات معينة، ووسائله هي:

1- التكرار (Recurrence): هو «عنصر من عناصر الاتساق المعجمي، وهو يعد حسب

"شارول" (Charoell) من الروابط التي تصل بين العلاقات اللسانية، فقاعدة التكرار الخطابية تتطلب الاستمرارية في الكلام، بحيث يتواصل الحديث عن الشيء نفسه بالمحافظة على الوصف الأول أو بتغيير ذلك الوصف و يتقدم التكرار لتوكيد الحجة والايضاح» أ، أو هو شكل من أشكال التماسك المعجمي الذي يتطلب إعادة عنصر معجمي أو ذكر مرادف له أو شبه مرادف، وقد مثل له "هاليداي ورقية حسن" بالمثال التالى:

"Wash and core six cooking apples. Put them into a fireproof dish."

"اغسل و انزع نوى ست تفاحات للطبخ. ضعها في صحن يقاوم النار."

من الواضح أن الضمير "ها" الذي يقابل "them" في الجملة الثانية يحيل إلى "ست تفاحات" الموجودة في الجملة الأولى، فهذه الإحالة قد أعطت اتساقا و تماسكا للجملتين، و مكنتهما من أن يشكلا نصا. كما يمكن أن تتم الإحالة هنا كذلك بتكرار كلمة "تفاحات" كالتالى:

"Wash and core six cooking apples. Put the apples into a fireproof dish."

"اغسل و انزع نوى ست تفاحات للطبخ. ضع التفاحات في صحن يقاوم النار."

<sup>1</sup> نعمان بوقرة، المصطلحات الأساسية في لسانيات النص و تحليل الخطاب دراسة معجمية، عالم الكتب الحديث، عمّان، ط1، 2009، ص 100

حيث أعطى هذا التكرار نفس الاتساق السابق للجملتين، و بالتالي فالتكرار له دور هو الآخر في سبك النص. 1

يشير "دي بوجراند" في هذا الإطار أن «مبدأ الاقتصاد بتكرار ما سبق عند وجود مناسبة لذلك دون تنشيط محتوى جديد يؤدي إلى التحام النص»<sup>2</sup>، بالإضافة إلى دوره في تأكيد ما يريد منتج النص إبرازه أو توضيحه.

### 2\_ التضام (Collocation): هو «توارد زوج من الكلمات بالفعل أو بالقوة نظرا لارتباطهما

بحكم هذه العلاقة أو تلك» 3، ولقد حلل محمد خطابي في كتابه لسانيات النص أبرز العلاقات التي تكون بين هذه الأزواج من الكلمات استنادا إلى ما ذهب إليه المؤلفان "هاليداي ورقية حسن"، حيث اعتبر أن العلاقة النسقية التي تحكم هذه الكلمات هي علاقة التعارض، مثلما هو الأمر في أزواج كلمات من قبيل: ولد/بنت، جلس/وقف، جنوب/شمال، و إضافة إلى علاقة التعارض هناك علاقات أخرى مثل: الكل\_الجزء، أو الجزء\_الجزء، أو عناصر من نفس القسم العام: كرسي/طاولة (وهما عنصران من اسم عام هو التجهيز...) 4، ولمثل هذه العلاقات بين الكلمات، التي تتميز بأن ذكر إحداها يكون بمجرد ذكر الأخرى التي تقابلها، دور في الاتساق المعجمي و بالتالي في الربط بين أجزاء النص في كليته.

ثانيا: الانسجام ( Coherence): وهو «يتطلب من الإجراءات ما تنشط به عناصر المعرفة لإيجاد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Halliday and Ruquaiya Hasan, Cohesion in English, [notre traduction] Longman Group Limited, London, 1976, p 2–3

<sup>«</sup> It is clear that "them" in the second sentence refers back to ( is anaphoric to) "the six cooking apples" in the first sentence. This anaphoric function of "them" gives cohesion to the two sentences, so that we interpret them as a whole, the two sentences together constitute a text.» "Here the item functioning cohesively is "the apples", which works by repetition of the word "apples" "

<sup>2</sup> روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص 302

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> محمد خطابي، لسانيات النص(مدخل إلى انسجام الخطاب)، المرجع السابق، ص 25

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 25

الترابط المفهومي»  $^1$ ، أي أنه يقصد به الطريقة التي يتم بها ربط التراكيب اللغوية على مستوى البنية العميقة للنص  $^*$ ، ولقد عرف هذا المصطلح كذلك عدة ترجمات، حيث استعمل محمد خطابي ونعمان بوقرة مصطلح الانسجام، أما تمام حسان فترجمه بالالتحام، في حين استعمل سعد مصلوح مصطلح الحبك وحدده في قوله «وأما الحبك فيختص بالاستمرارية المتحققة في عالم النص، ونعني بما الاستمرارية الدلالية التي تتجلى في منظومة المفاهيم، والعلاقات الرابطة بين هذه المفاهيم  $^2$ ، فهذه الاستمرارية الدلالية لا بد من مراعاتها لأن البناء السطحي لا يعكس سوى «أجزاء فقط من معنى النص و ليس كل المعلومات الدلالية  $^8$ ، كما أن « الترابط على المستوى العميق ربما يقدم إيضاحا لطرق ترابط تراكيب ربما تبدو مفككة على السطح»  $^4$ ، لأن قراءة أولى و سريعة لنص ما قد توهمنا أنه غير مترابط لكن ما إن ندرك إستمراريته الدلالية سيتبين لنا عكس ذلك، و النص المتماسك دلاليا هو الذي يكون فيه « تفسير كل جملة بمثابة امتداد لتفسير غيرها»  $^5$ ، حتى يتجسد الترابط العميق، وتتحقق الاستمرارية الدلالية، ولا يكون ذلك إلا عبر مجموعة من الآليات من بينها:

1- العلاقات بين المفاهيم: من بين أهم العلاقات التي تبرز الترابط المفهومي بين وحدات النص نجد ما يلي:

- العلاقة التقابلية: تتجلى في الربط بين طرفين أو موقفين أو حدثين متقابلين، و تتميز هذه العلاقة باستخدام تعبيرات مثل: لكن، و مع أن، و مع ذلك، و على النقيض.

روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص 103

أ الفصل بين البنية العميقة و البنية السطحية فصل منهجي فقط لأنهما يتداخلان ويتكاملان في النص.

 $<sup>^{2}</sup>$  سعد مصلوح، نحو آجرومية للنص الشعري: دراسة في قصيدة جاهلية، مجلة فصول، مصر، مج $^{10}$ ، ع $^{10}$ ، ص $^{15}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> فولفجانج هاينه من و ديتر فيهفيجر، مدخل إلى علم اللغة النصي، ترجمة فالح بن شبيب العجمي، المرجع السابق، ص 37

<sup>4</sup> سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الإتجاهات، المرجع السابق، ص 122

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 128

- **علاقة المقارنة**: تقارن بين حدثين أو موقفين، باستخدام أدوات مثل: أفضل من الكاف مثل  $^1$ .
  - علاقة الإجمال و التفصيل: تتجلى في التفسير الذي يلى الإجمال في الكلام.
- علاقة الخصوص و العموم: قال تعالى «تنزل الملائكة و الروح فيها بإذن ربهم من كل أمر $^2$

(الملائكة: عموم، و الروح: خصوص)

- علاقة الشرط و جواب الشرط: مثل: إن حكمت فاحكم بالعدل
- علاقة السبب و النتيجة : مثل: كان الطقس جميلا فقررنا الذهاب في نزهة

هناك علاقات أخرى مثل: العلاقة الزمنية، و علاقة التضمن، وعلاقة السؤال و الجواب وغيرها.

2- البنية الكبرى (Macro structure): هي «التمثيل الدلالي الكلى الذي يحدد معنى

النص باعتباره عملا كليا فريدا»  $^{8}$ ، أو هي تلك البنية التجريدية الكامنة التي تمثل منطق النص حيث يسميها غريماس (Greimas) " البنية العميقة الدلالية و المنطقية  $^{4}$ ، وهي مصطلح أتى به فان دايك الذي تساءل بداية عن «الكيفية التي تحتم أن يبدأ توليد نص ما من فكرة أساسية ما، تتطور بصورة تدريجية إلى معان تفصيلية (...) بطول الجمل، وحين يمثل نص ما فإنه يجب أن تطرح عمليات تسير في اتجاه آخر لترشيح أو تنقية الفكرة الأساسية مرة أخرى، مثل الحذف، و الاختيار، والتعميم، و التركيب، أو البناء، و يطلق على تلك العمليات قواعد الأبنية الكبرى للنصوص»  $^{5}$ ، بمعنى أن كل كل نص إنما هو توسيع لفكرة رئيسية معينة تحمل دلالته الكلية حيث يشرحها، و يحللها في مضمونه، و يدور حولها، و يطرح تساؤلات عنها في تتابع جمله التي تمثل الأبنية الجزئية لتلك الفكرة

<sup>1</sup> ينظر: جميل عبد الجميد، البديع بين البلاغة العربية و اللسانيات النصية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، دط، 1998، ص 145

 $<sup>^2</sup>$  سورة القدر، الآية رقم  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص، المرجع السابق، ص

<sup>4</sup> ينظر: سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الإتجاهات، المرجع السابق، ص 124

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 83

الجوهرية التي تسمى البنية الكبرى، ويمكن باعتماد قواعد و مرتكزات معينة أن نستخلصها مرة أخرى بطريقة عكسية عبر قواعد الأبنية الكبرى السابق ذكرها، وهي:

- الحذف: وهو حذف القضايا\* التي لا تعد شروطا لتأويل قضايا تالية في النص.
- التعميم: هو تعويض تتابع من القضايا بقضية تستلزمها كل قضية من قضايا التتابع.
- البناء: هو تعويض تتابع من القضايا بقضية تحيل إجمالا إلى الحدث نفسه الذي تحيل إليه قضايا التتابع في مجموعها أ.

إذن فاستخلاص البنية الكبرى أمر مهم يوصلنا إلى فهم النص الذي نكون بصدده.

## 3- التغريض (Thématisation): تكلم براون ويول (Broun and Yule)

في منظورهما لتحليل الخطاب على تلك الجملة التي تبدوا و كأنها تلخيص لأهم النقاط في مقطع نصي أي أن لها تأثيرا على تأويل اللاحق من النص $^2$  كالجملة الأولى أو العنوان عن طريق تكرير اسم الشخص أو ما يشير إليه في كامل النص مثلا و هذا ما يقوم عليه التغريض، أو بمعنى آخر فإن التغريض هو الاستناد إلى العنوان أو نقطة بداية قول ما لتأويل الخطاب، بحيث إنه الشرارة الأولى لانبعاث النص و الاتصال الأول بدلالته.

ثالثا: المقبولية (Acceptability): «يتضمن موقف المتلقي إزاء كون صورة من صور اللغة ينبغي لها أن تكون مقبولة من حيث هي نص ذو سبك و التحام»  $^{3}$ ، وهو خاص بمستقبل النص الذي «يرسم نوع الإطار الذي يرى من خلاله هذا النص عن طريق التأويل»  $^{4}$  بل و يؤثر في خطاب

<sup>\*</sup> القضية: هي جزء من النص، قد تكون جملة مثلا.

<sup>1</sup> منذر عياشي، العلاماتية و علم النص، المرجع السابق، ص 160-161

<sup>2</sup> ينظر :ج.ب.براون و ج.يول، تحليل الخطاب، ترجمة محمد لطفي الزليطني و منير التريكي، المرجع السابق، ص 127

<sup>3</sup> روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص 104

<sup>4</sup> صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص، المرجع السابق، ص 241

المنتج من خلال متطلباته  $^1$ ، فالمتلقي هو من يقبل أو يرفض نصا ما استنادا إلى جملة من المعايير تتمثل خاصة في مدى اتساق النص و انسجامه، مع الأخذ بعين الاعتبار أن «ما يظن فيه الترابط بالنسبة للمتخاطبين في سياق معين يمكن أن يعتقد فيه الاضطراب و الاختلال بالنسبة لمتحاورين  $^2$ .

رابعا: القصد (Intentionality): وهو «يتضمن موقف منشئ النص من كون صورة ما من صور اللغة قصد بها أن تكون نصا يتمتع بالسبك و الالتحام وأن مثل هذا النص وسيلة من وسائل متابعة خطة معينة للوصول إلى غاية بعينها» أن إذن فالنص ليس مجرد رسف اعتباطي للحمل بل يقصد به أن يكون متسقا و منسجما حتى يحقق غرضا أو مجموعة أغراض أدت إلى إنتاجه.

خامسا: السياق (Context): وهو « يتضمن العوامل التي تجعل النص مرتبطا بموقف سائد

يمكن استرجاعه» 4، ويسمى كذلك، رعاية الموقف أو المقام، أو الموقفية، و السياق نوعان لغوي و آخر غير لغوي قد يشمل ما هو ثقافي أو ديني أو اجتماعي، و أنواع السياق كلها تندمج في تشكيل نص ما.

إذن فالسياق معيار أساسي في دراسة النصوص و فهمها بكل تجلياتها، حيث إن تأويلات النص الواحد تختلف حسب سياقه، «فالمقام أو السياق هو بمثابة الوعاء بالنسبة للنص» أما مقوماته فلقد صنفها "هايمس" إلى: المرسل، و المتلقي، و الحضور، و الموضوع، و الزمان، والمكان، و القناة، و النظام (اللغة)، وشكل الرسالة (المقصود منها)، والمفتاح (تقويم الرسالة)، والغرض أن هاليداي وحسن قد حدّدا هذه المقومات أو المكونات في ثلاثة عناصر هي

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: محمد الشاوش، أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية تأسيس نحو النص، ج1، المؤسسة العربية للتوزيع، بيروت، جامعة منوبة، تونس، ط1، 2001، ص 155

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فان دايك، النص و السياق، المرجع السابق، ص 79

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص 103

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 104

محمد الشاوش، أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية تأسيس نحو النص، ج1، المرجع السابق، ص 166 محمد الشاوش، أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية تأسيس نحو النص، ج1، المرجع السابق، ص

 $<sup>^{6}</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص  $^{6}$ 

الجال، والطريقة، والشكل، حيث يشير الجال إلى الحدث الكلي الذي يعمل فيه النص أي موضوعه، أما الطريقة فتشير إلى أنماط التفاعل بين المرسل والمتلقي أو بين مختلف المساهمين، في حين أن الشكل يضم القناة التي تستخدمها اللغة (محكية أم مكتوبة، مرتجلة أم معدة سلفا)1.

سادسا: التناص العلاقات بين نص ما ونصوص (Intertextuality): يتضمن «التناص العلاقات بين نص ما ونصوص

أخرى مرتبطة به وقعت في حدود تجربة سابقة»<sup>2</sup>، وهو مفهوم تطور عند الشكلانيين الروس خاصة باختين(Bakhtine) الذي سماه الحوارية (Dialogisme) وعرفه أنه كل علاقة تحكم ملفوظا بملفوظا بملفوظات أخرى<sup>3</sup>، ولقد أفادت من مفهومه هذا الباحثة البلغارية كريستيفا، وسمته باسم آخر هو التناص حيث ترى" كريستيفا" أن النص تحكمه علاقات مع ملفوظات مقتطعة من نصوص أخرى سابقة عليه أو متزامنة معه، فالنص ترحال للنصوص و تداخل نصي تتقاطع فيه هذه الملفوظات<sup>4</sup>، كما أن له تعريفات أخرى سبقته أو تزامنت معه، و مفهوم التناص معروف في النقد والتفاعل بين نص ما و نصوص أخرى سبقته أو تزامنت معه، و مفهوم التناص معروف في النقد العربي باسم (التضمين و الاقتباس و الإحالة)، وله مجموعة من الآليات أبرزها: المستنسخات النصية (ألفاظ و اقتباسات و شواهد بارزة)، و العبارات المسكوكة، و الاقتباس ( خاص بالأخذ من القرآن و السنة)، و التضمين ( من مشهور الشعر أو النثر)، و المحاكاة (توظيف المقتبس بطريقة حرفية)، والحوار التفاعلي (ممارسة النقد و الحوار مع النصوص و ليس مجرد الامتصاص منها) أ. إذن «فالتناص وحد المناصات و يصيغها في شكل تعالق داخل فضاء نصى جديد» أ، فهو ليس مجرد الامتصاص منها).

<sup>1</sup> ينظر: كرستينا شافنير، دور تحليل الخطاب في الترجمة وتدريب المترجم، ترجمة محيي الدين حميدي، النشر العلمي و المطابع-جامعة الملك سعود، الرياض، دط، 2007، ص 19

<sup>2</sup>روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، المرجع السابق، ص 104

<sup>3</sup> ينظر: حسين خمري، ، نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط1، 2007، ص 253

<sup>4</sup> ينظر: حوليا كريستيفا، علم النص، ترجمة فريد الزاهي، المرجع السابق، ص 21

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: جميل حمداوي، محاضرات في لسانيات النص، المرجع السابق، ص 97- 98

حسين خمري، نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال، المرجع نفسه، ص  $^6$ 

أخذ حرفي بل لا بد أن يرتقي إلى حوار تفاعلي، باعتبار أن له دورا مهما في الكشف عن خبايا النص قصد فهمه فهما كاملا وذلك بالعودة إلى النصوص السابقة التي يرتبط بها.

سابعا: الإعلامية بدى التوقع الذي تحظى : « تتعلق الإعلامية بمدى التوقع الذي تحظى

به وقائع النص المعروض في مقابل عدم التوقع» أي إمكانية «توقع المعلومات الواردة في النص أو عدم توقعها على سبيل الجدة» أو نهي تتعلق إذن بالمعلومات التي تتضمنها النصوص بحيث إنه كلما كانت هذه المعلومات جديدة ازدادت درجة الإعلامية في النص، وكلما كانت معروفة أو متوقعة انخفضت درجتها. «والحق أن معالجة الوقائع ذات الإعلامية المرتفعة تتطلب بذل جهد أكثر من الحالة الأخرى، بيد أنها أكثر إمتاعا منها، وينبغي أن يلتزم المرء جانب الحيطة والحذر كيلا تنوء قدرة المستقبلين على معالجة المعلومات بالعبء إلى حد تعريض الاتصال للخطر» أي أن لا تكون المعلومات المقدمة غامضة وصعبة إلى حد النفور من النص.

أخيرا، إن معايير النصية هي أهم مبحث في لسانيات النص لأنها السبيل إلى تمييز النص من اللانص، وكذا المنهاج الذي يقودنا إلى تحليل النصوص و بالتالي فهمها باعتبار أنه الهدف الجوهري لعلم النص، لكن النصوص قد تنتقل و تترجم إلى لغات أخرى غير لغتها الأصلية، و هنا يقع التداخل بين اللغة الأخرى التي نترجم إليها و بين النص المصدر و ما يقوم عليه من معايير نصية تصنع نصيته.

38

<sup>1</sup> روبرت دي بوجراند و ولفغانغ دريسلر، مدخل إلى علم لغة النص، ترجمة الهام ابو غزالة و علي خليل حمد، مطبعة دار الكاتب، القاهرة، ط1، 1992، ص 32-33

<sup>2</sup> أحمد عفيفي، نحو النص اتجاه جديد في الدرس النحوي، المرجع السابق، ص 86

 $<sup>^{33}</sup>$  روبرت دي بوجراند و ولفغانغ دريسلر، مدخل إلى علم لغة النص، المرجع نفسه، ص

الفصل الثاني: الترجمة ومعايير النصية

تمهيد

1- مقاربات الترجمة

أ- المقاربة اللسانية

ب- المقاربة الوظيفية

ج- مقاربة اللسانيات النصية

2- انتقال معايير النصية عبر الترجمة

أ- الاتساق

ب- الانسجام

ج- السياق

د- المقبولية

ه القصد

و- الإعلامية

ي- التناص

تمهيد: لقد رافقت الترجمة الإنسان منذ أقدم العصور إذ كانت وسيلته الحتمية لضمان التفاهم نظرا لاختلاف الألسن و طرائق التفكير بين الجماعات البشرية، حيث يحفظ لنا التاريخ «نص معاهدة معقودة منذ ثلاث آلاف سنة بين المصريين و الحثيين باللغتين المصرية و الحثية. كما دلنا على وجود مترجمين في بلاط الفراعنة كانوا يتوارثون هذا العمل و يحملون لقب أمير» أ، و الترجمة في مفهومها البسيط تعني التحويل أو النقل من لغة إلى أحرى مع الحفاظ قدر المستطاع على نفس محتوى و غرض النص في لغة الانطلاق، و نقله عبر المترجم الذي يعتبر الوسيط الذي يتقن هاتين اللغتين.

إن هذا النقل لم يكن منعزلا عن الجدل في كيفية القيام به، فلقد تواتر التعارض بين «المذهبين الشائعين من مذاهب الترجمة عبر العصور، و هما مذهب الترجمة الحرفية و الترجمة الحرة، و يشار إلى الأول أحيانا بمذهب ترجمة الألفاظ أو ترجمة كل كلمة بكلمة مماثلة أو مرادفة، و إلى الثاني بمذهب ترجمة المعاني أو ترجمة كل معنى بمعنى مماثل»  $^2$ ، حيث سادت هذه الثنائية في التراث العربي عبر التاريخ من عصر المأمون إلى العصر الحديث، فالكل يعرف المقابلة بين المنهج الحرفي الذي اتسمت به ترجمات يوحنا بن البطريق و ابن نعيمة الحمصي و بين المنهج الحر الذي اتسمت به ترجمات حنين بن إسحاق و مدرسته الذائعة  $^3$ .

أما عند الغرب فإن التمييز بين الترجمة الحرفية و الترجمة المعنوية يرجع إلى شيشرون (Cicéron) في القرن الأول قبل الميلاد إذ فرق بين المترجم البسيط أو الحرفي الذي ينقل كلمة بكلمة، و المترجم الخطيب الذي ينقل المعاني و يحاول إحداث الأثر نفسه على قارئ الترجمة، وجدير بالذكر أن ارتباط قضايا الترجمة الحرفية و الحرة في التراث الغربي على امتداد ألف سنة تقريبا كان بترجمة الكتاب المقدس و غيره من النصوص الدينية و الفلسفية، حيث كانت الكنيسة الكاثوليكية مشغولة بمراعاة الحفاظ على نقل المعنى الصحيح للكتاب المقدس و كانت ترى أن أي انحراف عن التفسير المعتمد يعتبر مروقا عن الدين أو تجديفا فيه 4، أي أن الكنيسة كانت ترفض التصرف و الحرية التفسير المعتمد يعتبر مروقا عن الدين أو تجديفا فيه 4، أي أن الكنيسة كانت ترفض التصرف و الحرية

<sup>1</sup> جورج مونان، المسائل النظرية في الترجمة، ترجمة لطيف زيتوني، دار المنتخب العربي، بيروت، ط1، 1994، ص 5

<sup>2</sup> محمد عناني، نظرية الترجمة الحديثة مدخل إلى مبحث دراسات الترجمة، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر، ط1، 2003، ص 26

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 28

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 29

في نقل الكتاب المقدس و تصر على النقل الحرفي بالارتكاز على التفاسير المعتمدة من طرفها و أي خروج عن هذا التوجيه يعتبر كفرا وردة عن الدين، لكن التاريخ يسجل أن جيروم (Jerome) كان له موقف مخالف لهذا التوجه عندما عبر أنه «لا يترجم كلمة بكلمة و إنما معنى بمعنى» أ، و تبنى موقفه هذا العديد من المترجمين باستثناءات قليلة من القرون الوسطى وصولا إلى عصر النهضة ومن بينهم مارتن لوثر (Martin Luther) في ترجمته للكتاب المقدس إلى الألمانية سنة 1522م، حيث وضع نصب عينيه نقل المعاني و ليس الكلمات لإحداث نفس أثر النص الأصلي، لكن هذا الأمر لم يكن دون دفع الثمن فلقد دخل هؤلاء المترجمون في صراع شديد مع الكنيسة في ذلك الوقت مثل إتيان دولي (Etienne Dolet) الذي «يعتبر من أوائل منظري الترجمة في عصر النهضة» أ، و الذي دولي المتهر بقضية إعدامه بتهمة الكفر في عام 1546م بسبب ترجماته التي اعتمدت التصرف في نقل المعاني.

إذن فلقد ظلت نظرية الترجمة قبل القرن العشرين محصورة في جدال الترجمة الحرفية أو المعنوية، وكان موضوع خلافها الأول هو النص المقدس الذي تسبب في الصراع بين المترجمين الذين كانوا يرفضون النقل الحرفي و بين الكنيسة التي كانت تصر عليه منعا لأي تصرف في هذه النصوص، لكن «النموذج الثلاثي الذي يضم النقل الحرفي و النقل بتصرف و المحاكاة و الذي وضعه درايدن في آخر القرن السابع عشر يمثل أول محاولة للدراسة المنهجية للترجمة، كما كان تأكيد شلايرماخر (Schleiermacher) على الطابع الأجنبي للنص المترجم ذا تأثير كبير على دارسي الترجمة حتى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mary Snell-Hornby, Translation studies-An integrated approach, (notre traduction), John Benjamins Publishing company, Amsterdam/Philadelphia, 1995, p9

<sup>«</sup> Jerome's defensive attitude when he declares(...) he does not translate word for word but "sense for sense"»

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lawrence Venuti, The translation studies Reader, (notre traduction), Routledge, New York and London, 2<sup>nd</sup> ed, 2004, p15

<sup>«</sup> With few exceptions, commentators follow Jerome's validation of sense-for-sense translation through the Middle Ages and into the Renaissance»

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Michael Oustinoff, La traduction, (notre traduction), Presses Universitaire de France, Paris, 2eme ed, 2007, p35

<sup>«</sup> l'un des premiers théoriciens de la traduction à la Renaissance est Etienne Dolet à qui l'on doit en français le mot « traduction » apparu en 1540»

عصرنا الحالي» أ، حيث مهد هذا للترجمة أن تتجاوز جدل الثنائية التاريخية و تضع لنفسها أسئلة جديدة فيما يتعلق بموضوع الفحص، و طبيعة عملية الترجمة، و كيف تكون الوساطة، و كيف تؤثر العملية على ما هو أصل، و على ما هو مستقبل بل إن التمييز بين الكاتب الأصلي و المترجم استدعى ليكون موضوعا للبحث  $^2$ .

فلقد ظهر بالتالي ما يسمى بالدراسات الترجمية أو علم الترجمة (Traductologie) الذي يجعل هذه العملية محور دراسته، و يتجاوز جدل الثنائيات إلى مسائل (Traductologie) الذي يجعل هذه العملية محور دراسته، و يتجاوز جدل الثنائيات إلى مسائل أخرى، و ينظر إلى الترجمة باعتبارها علما مستقلا، حيث يعتبر هولمز (Holmes) أول من تطرق حقلها عام 1972م لاسيما من خلال مقالته: "اسم و طبيعة دراسات الترجمة" and nature of translation studies « and nature of translation studies حيث قسم هذا العلم إلى فرعين اثنين: علم الترجمة التطبيقي أين يهتم الفرع الأول بوصف مظاهر الترجمة و التنظير لها، أما الفرع الثاني فيسعى إلى إقحام تلك المبادئ و النظريات في تكوين المترجمين و تطوير الآليات والبرجميات المساعدة على الترجمة و كذا نقد الترجمات، و يبقى هاذين الفرعين يمثلان تكاملا فيما بينهما إذ يغذي الجانب النظري الجانب التطبيقي و العكس صحيح.

لقد كان تقسيم "هولمز" هذا «ذو علاقة باعتقاده أن الدراسات الترجمية لا بد أن تقدم كعلم تحريبي» 3، و عموما فلقد تلاحقت النظريات، التي تقدف إلى فهم عملية الترجمة و إيجاد حلول لمشاكلها المختلفة، في هذا الميدان الجديد و تعددت مما يجعل تصنيفها أمرا في غاية الصعوبة، إلا أنني سأركز على ثلاث مقاربات تتمثل في المقاربة اللسانية و الوظيفية وخاصة النصية التي لها علاقة مباشرة بهذا البحث و خصوصا فيما يتعلق بالنص المقدس.

<sup>1</sup> محمد عناني، نظرية الترجمة الحديثة مدخل إلى مبحث دراسات الترجمة، المرجع السابق، ص 45

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: إدوين غينتسلر، في نظرية الترجمة: اتجاهات معاصرة، ترجمة سعد عبد العزيز مصلوح، مراجعة محمد بدوي، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، ط1، 2007، ص 203

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gideon Toury, Descriptive translation studies and beyond, (notre traduction), John Benjamins Bublishing company, Amsterdam/Philadelphia, 1995, p9

<sup>«</sup> The division itself as suggested by Holmes(...) is fully in keeping with his conviction that Translation Studies should emerge as an empirical science»

#### 1\_ مقاربات الترجمة

L'approche) (The linguistic approach) أ\_ المقاربة اللسانية: (linguistique)

يعتبر كتاب فيدروف (Taduction à la théorie de la (Fedorov) ولم فيدروف (1953) traduction أول مؤلف تبنى المقاربة اللسانية في دراسته للترجمة أن حيث اعتبر فيه أن كل نظرية في هذا الميدان يجب أن تدمج في إطار المواد الألسنية، و هاهو غارنيي (Garnier) كل نظرية في هذا الميدان يجب أن تدمج في إطار المواد الألسنية، و هاهو غارنيي الترجمة فيدروف (1985) يؤكد هو الآخر ما ذهب إليه "فيدروف" بقوله إن كل عملية في الترجمة فيادروف الحق على الحق الحق على الأساس من سلسلة من التحليلات و العمليات المبنية بصفة خاصة على اللسانيات» أون فلقد اهتم اللسانيون بالترجمة حيث أدلى كل تيار لساني من التيارات التقليدية بدلوه في إحدى مسائلها على أساس أن الفهم و التحليل فيها مبني بصفة خاصة على علم اللغة، وهكذا فلقد بدأ المدخل المنهجي في دراسة الترجمة ذو التوجه اللساني في الخمسينات و أمثلته، بالإضافة إلى فيدروف، قائمة كذلك في كل ما قدمه يوجين نايدا، و فيناي، و داربلنيه، و كاتفورد، وجورج مونان و غيرهم، و بالتالي فلقد تحقق الاتصال الكلي بين اللسانيات و الترجمة، حيث «أدرك اللغويون في الواقع أن المشاكل المطروحة من قبل الترجمة هي من اختصاصهم، كما أدرك مستعملو الترجمة أكثر فأكثر حقيقة أنه من الخيال التفكير بحل هذه المشاكل دون الاستعانة باللسانيات» أد.

لقد كانت هناك عوامل مهدت لذلك الاعتقاد و لعل أبرزها ظهور برامج الترجمة الآلية التي دفعت إلى تحقيق هذا الاحتكاك بين اللسانيات و الترجمة في حوالي1950م، بالإضافة إلى مشاكل نقل

«Garnier (1985 : 33)(...)Il insiste, à l'instar de Mounin, sur le fait que « toute opération de traduction \_ Fedorov a raison\_ comporte à la base, une série d'analyses et d'opérations qui relèvent spécifiquement de la linguistique»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mathieu Guidère, Introduction à la traductologie-penser la traduction : hier, aujourd'hui, demain, (notre traduction), Groupe De Boeck, Bruxelles, 2008, p42

<sup>«</sup> L' un des premiers ouvrages à adopter une approche proprement linguistique de la traduction est *l'Introduction à la théorie de la traduction* (1953) d'Andrie Fedorov »

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p42

 $<sup>^{59}</sup>$  جورج مونان، اللسانيات و الترجمة، ترجمة حسين بن زروق، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائر، دط، دت، ص $^{59}$ 

الكتاب المقدس إلى مختلف اللغات، و ما احتوت عليه من أخطاء كارثية عجلت بتدخل علماء اللسانيات و من أبرزهم يوجين نايدا(E.Nida) الذي أنشأ نظريته في الترجمة من واقع ممارسته العملية في أثناء ترجمته للكتاب المقدس، مهتما بقضايا المعنى، ومستفيدا من مفاهيم علم اللغة ومصطلحاته و كذلك من ثمار عمل "نعوم تشومسكي"(Noam Chomsky) في مجال بناء الجملة أو علم التراكيب محاولا وضع مدخل منهجي لدراسة الترجمة أ.

و من هنا فلقد أكد "نايدا" على دور السياق في تحديد معاني الكلمات، كما أظهر تأثره بالنحو التوليدي التحويلي الذي أتى به "تشومسكي"، وذلك بإدراج أهم ملامح نموذجه في منهجه في علم الترجمة عبر تقديم طريقة « لحل شفرة النص المصدر و طريقة لوضع شفرة النص المستهدف» أي أنه أنه يبدأ بتحليل البنية السطحية للنص المصدر ليصل فيما بعد إلى عناصر بنيته العميقة و هنا يقوم المترجم بتحويل تلك العناصر إلى اللغة المستهدفة في شكل بنية ظاهرة في هذه اللغة محترما أسلوبما الحاص، كما عالج "نايدا" قضية التكافؤ، و ذلك بتقديم مصطلحين هما مصطلح المكافئ الصوري الحاص، كما عالج "نايدا" قضية التكافؤ، و ذلك بتقديم مصطلحين هما مصطلح المكافئ المحافئ الدينامي المكافئ الصوري فهو الذي يركز حاصة على نقل شكل النص في اللغة المصدر، في حين أن المكافئ الدينامي يسعى إلى أن يكون تأثير النص المترجم على قارئه نفس تأثير النص الأصلي على قارئه الأصلي، و لكن "نايدا" انتقد في قضية هذا التأثير المعادل باعتبار اختلاف الثقافات بين اللغتين، المغتل عمل "نايدا" كان متمركزا على ترجمة الكتاب المقدس فلقد تلقى النقد «من جانب بعض الجماعات الدينية التي تقول إن أي تطويع للنص في الترجمة، (و هو في حالة نايدا الكتاب المقدس) المهدس التعادل الدينية التي تقول إن أي تطويع للنص في الترجمة، (و هو في حالة نايدا الكتاب المقدس) المناهلة التعادل الدينامي، يعتبر من باب "العبث" بكلمات الله و من ثم لا بد من إدانته» أنه يتطلبه التعادل الدينامي، يعتبر من باب "العبث" بكلمات الله و من ثم لا بد من إدانته» أنه يتطلبه التعادل الدينامي، يعتبر من باب "العبث" بكلمات الله و من ثم لا بد من إدانته» أنه يتطلبه التعادل الدينامي، يعتبر من باب "العبث" بكلمات الله و من ثم لا بد من إدانته» أنه المناهل المناه

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: محمد عناني، نظرية الترجمة الحديثة مدخل إلى مبحث دراسات الترجمة، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص

<sup>\*</sup> في حالة المكافئ الصوري فإن الترجمة تركز على النص المصدر خاصة وتحاول نقله كما هو إلى القارئ الهدف دون تعديلات كثيرة، أي أنها تركز على شكله، في حين أنها في حالة المكافئ الدينامي تركز على نقل التأثير نفسه، أي أن التركيز سيكون أكثر على النص الهدف وقارئه بأن تحدث عنده نفس التأثير الذي أحدثه النص الأصلي على قارئه الأصلي، وهنا ستكون التعديلات كثيرة في محاولة الوصول إلى هذا الأمر، وسيكون أكبر عائق هو في حالة وجود اختلافات كثيرة بين ثقافة اللغتين المنقول منها والمنقول إليها.

<sup>3</sup> محمد عناني، نظرية الترجمة الحديثة مدخل إلى مبحث دراسات الترجمة، المرجع نفسه، ص 66

باعتبار أن الكنيسة كانت تمنع أي تصرف في نصوص الكتاب المقدس من طرف المترجم، و تصر على تتبع هذه النصوص كلمة بكلمة و نقلها بشكل حرفي و لو على حساب المعنى، لكن "نايدا" كان يسير عكس هذا الخط الذي رسمته الكنيسة آنذاك لأنه لا يؤدي إلى إيصال روح الرسالة المقدسة، باعتبار أهدافه التبشيرية بنشر المسيحية، و لن يتم هذا إلا بنقل نفس تأثيرها عن طريق الترجمة حسب الثقافة المستهدفة.

إذن فلقد كانت أفكار "نايدا" من منطلق عمله في ترجمة الكتاب المقدس، إلا أن التصنيفات والتحليلات لم تتوقف عند هذا الحد فمن بين من تبنوا الاعتقاد بإلحاق دراسات الترجمة باللسانيات فيناي و داربولني (Finay et Darbelnet) عبر نشر كتابهما المعنون ب Stylistique « Finay et Darbelnet) عبر نشر كتابهما المعنون ب المؤلفان « comparée du français et de l'anglais » منهجية في الترجمة مبنية بشكل صريح على اللسانيات حيث إنها تتميز بدراسة الحالات الذهنية والاجتماعية و الثقافية أثناء الترجمة، لتقدم بالتالي مجموعة من التقنيات تنقسم إلى ثلاث تقنيات مباشرة و هي الاقتراض، و المحاكاة، و الترجمة الحرفية، و أربع تقنيات غير مباشرة و هي الإبدال، والتطويع، و التكافؤ، و التصرف، كما عرّف المؤلفان مصطلح " الوحدة الترجمية" و التي هي « أصغر ومن هنا فهما يميزان بين أربعة أنواع من الوحدات الترجمية و هي:

- الغتين. 1 الوطيفية: هي التي لها نفس الوظائف النحوية في اللغتين.
- 2- **الوحدات الدلالية**: هي التي تملك نفس المعنى أي أنها قد تكون تعابير جاهزة لا يمكن ترجمة عناصرها منعزلة عن بعضها البعض.
  - 3- الوحدات الجدلية: هي التي تضمن الترابط المنطقي للكلام.
  - $^{1}$ . الوحدات المنبورة: هي التي تفرض نفس النبرة الصوتية في الكلام  $^{1}$

45

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mathieu Guidère, Introduction à la traductologie-penser la traduction : hier, aujourd'hui, demain, Op. cit, p44

إن هذه المقاربة التي أتى بها كل من "فيناي" و "داربولني" لم تكن بمعزل عن النقد الذي تعود أحد أسبابه أنها ركزت على تكافؤ الكلمات فأهملت بالتالي التكافؤ النصي.

من بين المؤلفات الأخرى التي ربطت الترجمة باللسانيات وجعلتها حقلا من حقولها نجد مؤلف كاتفورد (Catford) المعنون ب « Catford) المعنون ب « Catford) المعنون ب عنون بين اللغات أي استبدال نص في لغة بنص في لغة أخرى كم علم فالترجمة هي عملية لغوية و اللسانيات هي من تحتم باللغة و بالتالي فإن الترجمة هي أحد مواضيع علم الألسنية في مواصلة حديثنا عن المقاربة اللسانية في علم الترجمة لا ينبغي أن نحمل مؤلفا مهما الألسنية في مواصلة حديثنا عن المقاربة اللسانية في علم الترجمة لا ينبغي أن نحمل مؤلفا مهما جدا كتبه جورج مونان (Georges Mounin) و هو (Georges mounin) و تعدد الخضارات و قابلية الترجمة من عدمها، أما عن نظرته للترجمة فإنما لم تختلف كثيرا عن بقية علماء اللسانيات، حيث اعتبرها "جورج مونان" عملية احتكاك بين اللغات، و عرفها بأنما «فن و لكنه فن يقوم على علم هو الألسنية» الرغم من أنه لم ينكر وجود وجوه أخرى غير لسانية.

Vinay et Darbelnet : définissent ainsi l'unité de traduction : c'est le « plus petit segment de l'énoncé dont la cohésion des signes est telle qu'ils ne doivent pas être traduits séparément »

A partir de cette définition, les deux auteurs distinguent quatre types d'unités de traduction : 1) les « unités fonctionnelles », qui ont les mêmes fonctions grammaticales dans les deux langues, 2) les « unités sémantiques », qui possèdent le même sens, 3) les « unités dialectiques », qui procèdent du même raisonnement, 4) les « unités prosodiques », qui impliquent la même intonation.

« La traduction est une opération réalisée sur les langues : un processus de substitution d'un texte dans une langue par un texte dans une autre langue »(Catford 1965)

« Le raisonnement suivi par John Catford est simple : la traduction est affaire de langage, la linguistique traite du langage, donc la traduction est l'objet de la linguistique. »

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mathieu Guidère, Introduction à la traductologie-penser la traduction : hier, aujourd'hui, demain, Op. cit, p46

<sup>«</sup> la traduction a été perçue comme une chasse gardée de la linguistique appliquée . L'exemple type de cette approche est le livre de Catford intitulé *A Linguistic Theory of Translation* »

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p47

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Michael Oustinoff, La traduction, Op. cit, p53

<sup>4</sup> جورج مونان، المسائل النظرية في الترجمة، ترجمة لطيف زيتوني، دار المنتخب العربي، بيروت، ط1، 1994، ص 26

و من آراء "مونان" الأخرى اعتبار أن «التجربة الشخصية لا تقبل التوصيل كليا، و أن الوحدات الأساسية في اللغة لا تتطابق نظريا» أ، لأن طريقة التعبير عن موقف معين تختلف من بيئة إلى أخرى و ذلك بسبب اختلاف رؤى العالم الناتجة عن اختلاف الحضارات و الثقافات، بعدما كان سائدا أن التجربة الإنسانية واحدة، و أن صعوبات الترجمة إنما هي ناتجة عن «وقائع عرضية كأن لا يحيط المترجم إحاطة كاملة بمادة مضمون عبارة ما من اللغة المنقول منها، فيترجمها بالتالي بصورة غير كاملة. أو كأن تكون معرفة المترجم بمخزون اللغة المنقول إليها، من أشكال المضمون و أشكال التعبير، ناقصة و استخدامه لها غير سليم» أو نقد كانت إحاطة المترجم بالموضوع و كذا مدى معرفته باللغات هي المعيار في نجاح الترجمة و خلوها من الأخطاء، إلى أن ظهرت النظريات الفلسفية التي تنتسب إلى همبولت (Humboldt) و التي تتضمن فكرة أن كل نظام لغوي له تحليل للعالم الخارجي خاص به و مختلف عن تحليل سائر اللغات  $^{8}$ 0 بعني أن اللغات لا تعبر بنفس الطريقة عن الحوادث و الأشياء المختلفة في العالم الخارجي، و لا تصور الواقع و تحلله بنفس الشكل و نفس الخوجة النظر.

لقد سرد "جورج مونان" في كتابه المذكور سابقا مجموعة من الأمثلة على ذلك: فالوصف الدلالي "للكلب" يختلف كل الإختلاف لدى "الإسكيمو" الذين يستخدمونه للجر على الأخص عنه لدى" البارس" (Parses) الذين يقدسونه، أو لدى ذلك المجتمع الهندي الذي ينبذه، أو لدى الغرب الذين يعتبرونه حيوانا أليفا، ثم كيف نترجم إلى لغة "المايا" القاطنين في قلب المنطقة الاستوائية ذات الفصلين، الجاف و الرطب، فكرة فصولنا الأربعة، و كيف نترجم كلمة "صحراء" في غابة الأمازون شبه الاستوائية، أما اجتماعيا فكيف نترجم ورقة الطلاق إلى "التوتوناك"، لغة شعب لا يعرف الطلاق، زد على ذلك كيفية ترجمة الكلمات الدالة على القرابة إلى حضارات يختلف نظام الأسرة فيها عنه عندنا، أما إذا تكلمنا دينيا فلقد تحدث "مونان" عن الأمثلة التي ذكرها "نايدا" في ترجمة كلمات مثل "قداسة"، "تملك روح النبوة"، و"الروح القدس"، إلى لغة "الإزتيك" (aztèque) أو كلمات مثل "قداسة"، "تملك روح النبوة"، و"الروح القدس"، إلى لغة "الإزتيك" (mazatèque) أو كلمة "المازتيك" (mazatèque) فهي مشكلة لا حل ألسنيا لها في الحال.

1 جورج مونان، المسائل النظرية في الترجمة، ترجمة لطيف زيتوني، المرجع السابق، ص 28

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 86-87

<sup>3</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 87

إن الأمثلة السابقة التي ذكرها "جورج مونان" و غيرها ثما لم يذكر تثير لدينا إحساسا بل و تكوّن لنا فكرة عن الصعوبة البالغة في الترجمة لشدة الاختلاف بين الثقافات، لكنه «مهما اختلفت وجوه اللغة(...) نجد فيها كليات أساسية، باطنية، وهي تظهر في كل اللغات الخاصة التي درست حتى الآن» أ، بمعنى أن هناك دوما نقاط تشابه في تحليل الواقع من طرف اللغات المختلفة، و هي الأكثر وجودا بالمقارنة مع الحالات الشاذة الحاصة بالاختلاف، ثما يجعل الترجمة أمرا ممكنا و يفند بالتالي القول باستحالتها، الأمر الذي أكد عليه "مونان" في مؤلفه، فالرؤية تبقى واحدة رغم الاختلاف إلا أن العادات في التسمية هي من تختلف، حيث ذكر "جورج مونان" أن كل اللغات تحتوي ضمائر وأسماء و أفعال، كما قدم مثالا عن لغات أوروبا الغربية و كيف يمكن الانتقال بينها بمجرد نقل المفردات، وذلك بفضل تقدم العلاقات الثقافية بين هذه الدول في هذه المنطقة، و يصل "جورج مونان" أخيرا بعد هذا التحليل إلى أن «كل ما يمكن قوله في لغة يمكن قوله، من دون أدبى شك، في لغة أخرى  $^2$  و لو باستثناءات قليلة.

وعموما، لا يمكن أن ننكر دور اللسانيات في إثراء مجال الترجمة، و كيف أنها نبهت إلى مشاكل مختلفة في هذا الميدان كما رأينا سابقا، إلا أن حصر علم الترجمة في اللسانيات فقط سيؤدي إلى نتائج سلبية تتمثل «في نقص يتخلل المنهج العلمي و يحول دون تكييفه على جميع الحالات»  $^{3}$ ، الأمر الذي يستدعى وجود مقاربات أخرى بعيدة عن اللسانيات الكلاسيكية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 250

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Léona Van Vaerenbergh et autres sous la direction de Jean Peeters, La traduction de la théorie à la pratique et retour, (notre traduction), Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 2005, p20 « un manque de méthode scientifique propre et adaptée »

ب\_ المقاربة الوظيفية: (The functional approach) (L'approche fonctionnelle)

لقد تغيرت النظرة نحو الترجمة في نهاية السبعينات، و تحولت من اعتبارها مجرد نقل لغوي إلى تحليلها على أساس أنها عملية تواصل لها وظائف معينة تؤديها فيما تنتجه من نصوص في اللغة الهدف، و من أهم ملامح هذا التوجه نحد الدراسات التي أجرتها كاترينا رايس Katharina ) (Reiss على أنماط النصوص ووظائف اللغة، بعدما استوحتها من تقسيم كارل بوهلر (karlBuhler) لوظائف اللغة إلى التمثيل، و التعبير، و الدعوة، دون أن تأخذها كما هي، لتميز بين ثلاثة أنماط من النصوص<sup>1</sup> هي:

1\_ النص الإخباري: وهو النص الذي ينقل أخبارا، أو معارف، أو آراء...الخ، وهو مستوحى من وظيفة "التمثيل" حسب نموذج "بوهلر".

2\_ النص التعبيري: وهو النص الذي ينقل معلومات بطريقة جمالية، أي أنه مستوحى من وظيفة "التعبير" حسب نموذج "بوهلر".

3\_ النص الإجرائي (العملي): وهو النص الذي ينقل معلومات بمدف الإقناع، أي توجيه متلقى النص حسب وجهة الكاتب، فهو مستوحى من وظيفة "الدعوة" حسب نموذج "بوهلر". $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Katharina Reiss, Problématiques de la traduction, traduction et notes de Catherine A. Bocquet, (notre traduction), ECONOMICA, Paris, 2009, p 108

<sup>«</sup> Karl Buhler a défini ((1934) 1965 : 34) la représentation, l'expression et l'appel comme les trois fonctions fondamentales du signe linguistique. C'est en nous inspirant de son schéma (mais sans le reprendre tel quel, que nous avons isolé les trois fonctions fondamentales des textes(...) permettent de caractériser et de distinguer divers types de textes. »

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 109–110

<sup>«(...)</sup> autrement dit si cet auteur rédige son texte pour transmettre des nouvelles, des connaissances, des opinions, un savoir etc., en un mot, pour informer, l'intention de cet auteur relève de la fonction de représentation selon le modèle de Buhler. Les textes de ce type seront qualifiés d'informatifs. Si notre auteur souhaite, par son offre d'information, faire passer un contenu mis en forme d'une manière artistique, c'est-à-dire s'il organise volontairement le contenu de son texte selon des critères esthétiques- son intention peut alors être rattachée à la

كما تحدثت "رايس" عن "النصوص الهجينة (hybrides)" و هي النصوص التي لا تنتمي إلى غط نصي معين، إما لأنما موجهة نحو تحقيق غايات مختلفة، أو لأنما نصوص طويلة تحتوي على فقرات تنتمي لأنماط مختلفة أ تتفاوت في درجة تأثيرها و قوتما على طول النص، أما عن علاقة نمط النص بالترجمة، فإن النمط يؤثر في كيفية الفهم و تطبيق الإستراتيجيات المختلفة في الترجمة بحيث هو وحده كفيل بتوجيه قلم المترجم، بمعنى أنّ النصوص الإحبارية تعطى فيها الأولوية لنقل المحتوى أو المضمون، أما النصوص التعبيرية فتركز فيها كذلك على نقل المحتوى و لكن بطريقة جمالية، في حين أن النصوص الإحرائية يجب أن يتم الاحتفاظ فيها باستراتيجيات الإقناع أثناء ترجمتها، ولا بد أن تكون مكيفة حسب الثقافة الهدف، 2 لكن هناك عوامل أحرى، بعيدة عن نمط النصوص، لها تأثيرها الواضح في الترجمة، ومنها الغرض أو الوظيفة المنشودة من وراء الترجمة، وكذا دور مختلف الفاعلين الاجتماعيين في هذه العملية.

حيث إن هذه الأخيرة ترجع إلى الدراسات التي أجرتها جوستا هولز مانتاري-Justa Holz حيث إن هذه الأخيرة ترجع إلى الدراسات الترجمة، حيث قدمت نظريتها سنة 1984م و سمتها

fonction d'expression de la langue- nous dirons que son texte relève du type **expressif**. Lorsque l'offre d'information est censée véhiculer des contenus organisés à des fins de persuasion, conçus pour conduire le récepteur du texte à agir dans le sens attendu par l'auteur ou par son donneur d'ouvrage)- l'intention de l'émetteur du texte se rattache alors à la fonction d'appel de la langue-, nous dirons qu'il s'agit d'un texte **opératif**. »

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Katharina Reiss, Problématiques de la traduction, traduction et notes de Catherine A. Bocquet, Op. cit, p 111

<sup>«</sup> un texte peut fort bien ne pas appartenir à un seul et unique type de texte(...)soit parce qu'ils sont destinés à réaliser plusieurs intentions, soit(pour les textes assez longs) parce qu'ils contiennent des parties de texte relevant chacune d'un type de textes différent »

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p120–121

<sup>«</sup> c'est souvent le type de textes qui ,à lui seul, guidera la plume du traducteur(...) pour les textes de type informatif, on s'attachera en priorité au transfert des contenus ; pour les textes de type expressif, on mettra l'accent sur la transmission des contenus dans une mise en texte ressemblante de point de vue esthétique(...) pour les textes de type opératif, on s'efforcera de conserver avant tout l'effet d'interpellation et les stratégies de persuasion, le tout devant être adapté à la culture et à la mentalité des lecteurs-cible. »

بنظرية "فعل الترجمة"، و اعتبرت فيها أن الترجمة "فعل إجرائي فيما بين الثقافات" محيث يهدف هذا الفعل إلى إذابة الحواجز و تحقيق التواصل و التفاعل بغية تحقيق وظيفة معينة، لكن هذا الفعل ليس مجرد نقل بين اللغات بل «ينطوي على أفعال معقدة تستدعي وجود فريق عمل يضم خبراء من المبادر إلى مستقبل النص الهدف عبر المترجم الذي ينظر إليه باعتباره الخبير في فريق العمل هذا "كم بمعنى أن الوظيفة النهائية لفعل الترجمة التي تحدف إلى تحقيق التواصل يتم الاتفاق عليها مسبقا عبر محموعة من الأشخاص يؤدون أدوارا معينة تبدأ من «صاحب المبادرة أو المبادأة (the initiator) و هو من يحتاج إلى الترجمة، ثم مصدر التكليف (the commissioner ) أي الفرد الذي يتصل بالمترجم لتكليفه بالترجمة، ثم يأتي منتج النص المصدر (the ST producer) أي الفرد الذي يتولى كتابة النص المصدر، ثم يأتي منتج النص المستهدف (the TT producer) وهو المترجم، يأتي مستعمل النص المدف (the TT producer) وهو الشخص الذي يستعمل النص المترجم، باعتباره من المواد التعليمية مثلا أو من مطبوعات الدعاية للمبيعات، وأخيرا يأتي مستقبل النص المدف (the TT receiver) و هو المتلقي النهائي للنص المترجم مثل الطلاب أو الزبائن المدف. (the TT receiver) و هو المتلقي النهائي النص المترجم مثل الطلاب أو الزبائن.

إذن يمكن أن نعتبر أن هذه النظرية قد وضعت "فعل الترجمة" في سياق اجتماعي معين، يلعب فيه المترجم دورا جوهريا باعتباره "الخبير" فيما يمكن أن نطلق علية وصف "صفقة" يتم الاتفاق عليها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mary Snell-Hornby, Translation studies-An integrated approach, (notre traduction), John Benjamins Publishing company, Amsterdam/Philadelphia, 1995, p47

<sup>«(...)</sup> Justa Holz-Manttari who, after many years of teaching experience in a Finnish translation college, presented her own theory of translation, **Translatorisches Handeln**. Theorie und Methode (**Translatorial Action**. Theory and Method) in 1984(...) she too views translation, not as a mere transcoding process, but as a form of action across cultures»

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 47

<sup>«</sup> Her « translatorisches Handeln » is not a mere act of transferring but a whole complex of actions involving team-work among experts, from the client to the recipient, whereby the translator plays his own role as expert»

 $<sup>^{3}</sup>$  محمد عناني، نظرية الترجمة الحديثة مدخل إلى مبحث دراسات الترجمة، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر، ط $^{1}$ ، مصر، ط $^{2}$ 003، ص $^{2}$ 128 عمد عناني، نظرية الترجمة الحديثة مدخل إلى مبحث دراسات الترجمة، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر، ط $^{3}$ 

من طرف مجموعة من "الفاعلين الاجتماعيين" بغية تحقيق وظائف و أهداف معينة يتم توجيهها نحو الجمهور في اللغة أو الثقافة المستقبلة، باعتباره من سوف يقرأ أو يستخدم هذه الترجمة.

لم تكن "جوستا هولز مانتاري" الوحيدة التي تحدثت عن نظرية "الوظيفة" أو "الغرض" من الترجمة، إذ سبقها هانز فيرمير (Hans Vermeer) في نهاية السبعينات باستعارة كلمة "سكوبوس" (skopos) اليونانية التي تعني الهدف أو الغرض، وجعلها أساسا لنظرية أسماها "نظرية الغرض" (skopos theory)، فهذه الكلمة اليونانية قد استخدمت في علم الترجمة لتدل على هذه النظرية التي ظهرت في ألمانيا، و التي تنطلق حسب "فيرمير" من «مسلمة أن الغرض من الترجمة هو من يحدد طرائقها و استراتيجياتها» معنى أن تحقيق الوظيفة المنشودة من النص المترجم هو الأساس و الطريق في هذه الترجمة، لكن هذا الغرض الذي تبتغي الترجمة الوصول إليه في النص الهدف، والذي ترسم استراتيجياتها حسبه لا يحدد بمحض الصدفة، وإنما هو « موضوع مناقشة بين العميل و المترجم، مع الإحالة - في المناقشة – إلى النص المصدر و الجمهور المستقبل جميعا» أي أي أن هذا الغرض لا يحدد الترجمات النص المصدر و تطلعات الجمهور المستهدف، ومن هنا فإنه من المنطقي أن تتعدد الترجمات للنص الواحد حسب الغرض المنشود في كل مرة، أو وفقا لما تم الاتفاق عليه مع المترجم، لكن «"شسترمان" الواحد حسب الغرض المنشود في كل مرة، أو وفقا لما تم الاتفاق عليه مع المترجم، لكن «"شسترمان" ومن ساسبة توخيا للغرض المنشود من الترجمة» إلا أن هذا لا يمنع اعتبار "نظرية سكوبوس" من أهم النظريات في علم الترجمة لما تعميز به من ميزات عديدة.

<sup>1</sup> ينظر: محمد عناني، نظرية الترجمة الحديثة مدخل إلى مبحث دراسات الترجمة، المرجع السابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mathieu Guidère, Introduction à la traductologie-penser la traduction : hier, aujourd'hui, demain, (notre traduction), Groupe De Boeck, Bruxelles, 2008, p73

<sup>«</sup> Vermeer (1978) est parti du postulat que les méthodes et les stratégies de traduction sont déterminées essentiellement par le but ou la finalité du texte à traduire »

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إدوين غينتسلر، في نظرية الترجمة: اتجاهات معاصرة، ترجمة سعد عبد العزيز مصلوح، مراجعة محمد بدوي، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، ط1، 2007، ص 190

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mathieu Guidère, Introduction à la traductologie-penser la traduction : hier, aujourd'hui, demain, Ibid, p74

من بين من تعرضوا كذلك للمقاربة الوظيفية نجد كريستيان نورد (ChristianeNord)

التي تحدثت عن "تحليل النص من وجهة نظر الترجمة"، حيث «قدمت منهاجا وظيفيا مفصلا يتضمن عناصر من تحليل النصوص، تفحص تنظيم النص إما على مستوى الجملة أو على مستوى أعلى من فلك، وتبدأ "نورد" بالتمييز بين نوعين أو نمطين أساسيين من أنماط النصوص المترجمة وهما "الترجمة الوثائقية" (documentary translation) و "الترجمة الهادفة" (translation)» أما "الترجمة الوثائقية" فهي التي تعكس لنا ثقافة اللغة المصدر، حيث ندرك لأول وهلة أننا أمام نص مترجم على عكس "الترجمة الهادفة التي لا نشتم منها رائحة الترجمة، وكأننا نقرأ في نص أصلي كتب بلغته الأصلية، أما منهج "كريستيان نورد" فإنه يركز على «ثلاثة جوانب للمداخل الوظيفية ذات الأهمية في تدريب المترجم وهي:

1\_ أهمية التكليف بالترجمة وهي تطلق عليها تعبير مهمة الترجمة (translation brief)

2\_ دور تحليل النص المصدر.

 $^{2}$  هرم الأوليات الوظيفية لمشكلات الترجمة. $^{2}$ 

عموما فلقد فصل محمد عناني في كتابه "نظرية الترجمة الحديثة" الشرح لهذه الجوانب الثلاثة استنادا إلى أفكار "كريستيان نورد"، حيث بيّن أن معنى أهمية التكليف بالترجمة أن نقارن قبل عملية الترجمة بين الملامح العامة للنصين (المصدر و الهدف) باستخراج نقاط الاختلاف، واستكشاف "ظروف" التكليف بالترجمة قادر على إحاطتنا بمعلومات عن الوظائف المقصودة لكلا النصين، ومعلومات عن المرسل و المتلقي، وكذا مكان وزمان استقبال النص، بالإضافة إلى الوسائط (الكلام الشفهي أو الكتابة)، والدافع (سبب كتابة النص المصدر وسبب ترجمته)، أما دور تحليل النص المصدر فهو يعني التحليل قصد الوصول إلى الأولويات اللازمة في استراتيجية الترجمة، ويشمل هذا التحليل موضوع النص المصدر، والمضمون، وبناء النص، وملامحه الفوقية التي تتضمن النبر و الإيقاع، في حين

<sup>«</sup> Enfin, Chesterman (1994) fait remarquer que la focalisation sur le skopos peut conduire à des choix inappropriés »

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد عناني، نظرية الترجمة الحديثة مدخل إلى مبحث دراسات الترجمة، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

المرجع نفسه، ص  $^2$ 

أن العنصر الثالث وهو \_هرم الأولويات الوظيفية لمشكلات الترجمة\_ نجد فيه تقييما لهذه الأولويات الواجب مراعاتها عند القيام بالترجمة و هي: تحديد الوظيفة المقصودة للترجمة (وثائقية أم هادفة)، وتحديد العناصر الوظيفية التي لابد من تطويعها لتناسب حالة المخاطبين باللغة المستهدفة، وتحديد أسلوب الترجمة، وكذا التصدي لمشكلات النص على المستوى اللغوي.

وكخلاصة عامة، فلقد حررت النظريات ذات الاتجاه الوظيفي دراسات الترجمة من القيود اللغوية، ورسمت لها رؤية جديدة في الدراسة باعتبارها فعل تواصل بين الثقافات يهدف إلى تحقيق أغراض معينة ويركز أكثر على تحليل النصوص، بل لم تعد تعتبر الترجمة عملا بين لغات أو بين ثقافات فحسب و إنما أصبح ينظر إليها باعتبارها نشاطا نصيا خالصا<sup>1</sup>، مما ساعد على تقديم منهج جديد لدراسة الترجمة يستمد أدواته من لسانيات النص.

# ج\_ مقاربة اللسانيات النصية: « The approach « text linguistics »

L'approche « linguistique textuelle »

لقد تغيرت رؤية الترجمة، كما رأينا سابقا، من اعتبارها متمركزة على مستوى اللغة، إلى النظر إليها على أنها عملية نصية لها وظيفة معينة، « وبما أن اللسانيات قد اهتمت أكثر فأكثر بالنص، وأدخلت في أبحاثها ما هو خارج النظام اللغوي كالبعد البرغماتي و المعرفي، فلقد طورت أفكارا جديدة تتلاءم أكثر مع واقع الترجمة ومقاصد علمها»  $^2$ ، وبالتالي فلقد أخذت الإسهامات التي تحققت في مجال لسانيات النص، بالدخول ضمن دائرة الدراسات المتعلقة بالترجمة خلال الثمانينات،

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: يوسف نور عوض، علم النص و نظرية الترجمة، دار الثقه للنشر و التوزيع، مكة المكرمة، ط1،  $^{1}$ 410هـ، ص  $^{2}$  Léona Van Vaerenbergh et autres sous la direction de Jean Peeters, La traduction de la théorie

à la pratique et retour, (notre traduction), Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 2005, p21 « Etant donné que la linguistique porte de plus en plus son attention sur le texte et implique dans sa recherche des réalités extérieures au système linguistique, comme la dimension pragmatique et cognitive, elle développe des théories et des concepts qui correspondent davantage à la réalité de la traduction et à l'attention de la traductologie »

ط1، 2007، ص 168

فد حلت بعض المفاهيم مثل البنية الكبرى، و النصية، و الاتساق، و الانسجام النصي، و التناص أ. إذن فلقد تلاقت دراسات الترجمة مع مخرجات اللسانيات النصية، حيث كان هذا التلاقح بينهما أمرا منظقيا نظرا لتغير النظرة نحو الترجمة من مجرد اعتبارها نقلا لغويا إلى تحليلها على أساس أنما فعل تواصل بين الثقافات يركز أكثر على تحليل النصوص، لأن ما يقع حقيقة إنما هو ترجمة نص خاضع لسياق معين لغوي وغير لغوي، وليس كلمات و جمل مبعثرة من هنا و هناك، على أساس أن «موضوعات الترجمة إنما هي النصوص» أي كتابة نص في اللغة الهدف يكافئ نصا آخر في اللغة المصدر، حتى أن "دي بوجراند" اعتبرها، أي الترجمة، «أمرا من أمور التناص» والنص بأكمله، كل لحظاتما على نص آخر تنطلق منه، زد على ذلك فإن المعنى إنما يقع على مستوى النص بأكمله، ولذلك وحب اتخاذه وحدة للترجمة، لما في ذلك من نقل أمين و حقيقي للمعنى المراد في النص الأصلي، فلقد بينت ماريان ليدرر (Marianne Lederer) ولو في معرض حديثها عن النظرية التأويلية وهي الناقلة للمعنى» أو وهاهو بيتر نيومارك (Peter استها بالترجمة اللسانية، بينما ترجمة النصوص (Peter ينصحك بأن تقوم به الترجمة الجملة» أو الترجم بقوله إن النص هو العمل التمهيدي الذي أنصحك بأن تقوم به الأسروع في ترجمة الجملة» أو إذن فلنقل باختصار إن الترجمة عمل نصى بالأساس.

<sup>2</sup> رتسيسلاف واورزنياك ، مدخل إلى علم النص مشكلات بناء النص، ترجمة سعيد حسين بحيري، مؤسسة المختار للنشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2003، ص 159

 $<sup>^{577}</sup>$  روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، ط $^{1}$ ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Marianne Lederer, la traduction aujourd'hui le modèle interprétatif, (notre traduction), Cahiers Champollion, (nouvelle édition), 2006, p 11

<sup>«</sup> J'englobe sous l'appellation *traduction linguistique* la traduction de mots et la traduction de phrase hors contexte et je dénomme *traduction interprétative*, ou traduction tout court, la traduction des textes »

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Peter Newmark, A text Book of translation, (notre traduction), Centre for translation and language studies, Surrey, London, p51

<sup>«</sup> the text is the more preliminary work I advise you to do before you start translating a sentence»

أما العمليات الأساسية التي ينفذها أي مترجم من منظور لسانيات النص فهي «اختيار مكونات النص للغة المنطلق و تأليف مكونات النص للغة المنطلق و تأليف مكونات النص للغة المدف المحتارة في كل نصي» أ، إلا أن هذا الاستبدال ليس بالسهولة بمكان من منطلق أن كل لغة تبني نصوصها بطريقتها الخاصة نظرا لاختلاف رؤى العالم بين الشعوب المختلفة، ولذلك فلقد أدى هذا الأمر بالباحثين إلى استخدام التحليل النصي المبني على لسانيات النص إما لدراسة ترجمات موجودة قصد تنقيحها، أو من أجل القيام بهذا الفعل أساسا، واستخدام التحليل النصي في الترجمة له دوره في فهم هذه الاختلافات قصد إنتاج ترجمات مكافئة للأصل وفي الوقت نفسه مقبولة و غير صادمة لجمهورها الذي لا يفهم اللغة المصدر، فالغرض من هذا التحليل بصفة عامة «هو إيجاد ما يحتويه النص المصدر ومن ثم إقرار كيفية ترجمته» أي أن نظرتنا ستشمل جميع السمات النصية للنص المصدر عما يُمكِّننا من اتخاذ قرارات الترجمة المناسبة.

من بين الباحثين الذين استخدموا التحليل النصي المبني على لسانيات النص في دراسة نجد ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف اللذان تحدثًا عن اتخاذ منهج لغويات النص في دراسة الاختلافات باعتبار أن «النص المصدر و النص الهدف نصان مختلفان ليس لأن جملهما مختلفة، ولكن لأن هناك أيضا قيودا تعمل على مستوى أكبر من مستوى الجملة. لا يمكن لمنهج لغوي تقابلي تقليدي أن يشرح هذه العوامل النصية فوق مستوى الجملة» أن فلا يمكن أن نفسر مثلا العوامل البراغماتية المؤثرة في عملية الترجمة عبر هذا المنهج اللغوي التقابلي التقليدي، ولذلك فاتخاذ منهج اللسانيات النصية يجعل المترجم يدرك النظام النصي في اللغتين مما يتيح له إنتاج نص مقبول لدى قراء اللغة الهدف، وفي الوقت نفسه إنتاج نص مكافئ للنص المصدر، وهذا الكلام يعني أن النص المنشود لا بد أن يحترم معايير النصية التي تصنع نصيته، فهذه النصية هي الهدف الذي يحاول المترجم إنتاجه في النص المترجم ليصل إلى التكافؤ النصي بين اللغتين، أي لا بد له أولا من دراسة معايير النصية في النص المترجم ليصل إلى التكافؤ النصي بين اللغتين، أي لا بد له أولا من دراسة معايير النصية في النص المترجم ليصل إلى التكافؤ النصي بين اللغتين، أي لا بد له أولا من دراسة معايير النصية في النص المترجم ليصل إلى التكافؤ النصي بين اللغتين، أي لا بد له أولا من دراسة معايير النصية في النص المترجم ليصل إلى التكافؤ النصي بين اللغتين، أي لا بد له أولا من دراسة معايير النصية في النص المترجم ليصل إلى التكافؤ النصي بين اللغتين، أي لا بد له أولا من دراسة معايير النصية في النص المترجم ليصل إلى التكافؤ النصي بين اللغتين، أي لا بد له أولا من دراسة معايير النصية في النص المترجم ليصل إلى التكافؤ النص بين اللغتين، أي النص المترجم النصية التيم المترجم التحديد المي التحديد المترك المترك المترك التحديد التحديد التحديد النصية التحديد الت

 $<sup>^{1}</sup>$  نتسيسلاف واورزينال ، مدخل إلى علم النص مشكلات بناء النص، ترجمة سعيد حسين بحيري، المرجع السابق، ص  $^{1}$  كرستينا شافنير، دور تحليل الخطاب في الترجمة وتدريب المترجم، ترجمة محيي الدين حميدي، النشر العلمي و المطابع – حامعة  $^{2}$ 

الملك سعود، الرياض، دط، 2007، ص114

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محيي الدين حميدي، النشر العلمي و المطابع- جامعة الملك سعود، الرياض، دط، 2002، ص 30

النص المصدر على المستوى النحوي و الدلالي و البراغماتي، ثم محاولة نقلها إلى اللغة الهدف المحتلفة عن اللغة الصدر. ومن هنا كان السؤال المطروح هو كيف تتم عملية النقل هذه إذا أخذنا بعين الاعتبار الاختلافات الواضحة بين اللغات على جميع الأصعدة، وخاصة إذا ما تعلق الأمر بترجمة نص مقدس كالقرآن الكريم.

## 2\_ انتقال معايير النصية عبر الترجمة

 $\frac{1}{2}$  **الاتساق**: إن بنية النص المترجم المثالي يتبع من جهة بنية الأصل، و أبنية التنصيص المحتملة للغة الهدف من جهة أخرى  $\frac{1}{2}$ , أي أن نص الترجمة المثالي هو النص الذي يكون اتساقه بمثل اتساق النص الأصلي، لكن مع احترام قواعد الاتساق أو التماسك  $\frac{1}{2}$  التي تبنى عليها النصوص في اللغة الهدف، واحترام أبنية التنصيص المحتملة للغة الهدف قد يتطلب من المترجم أحيانا أن يغير، أو أن يضيف، أو أن يحذف حتى لا يكون عمله مجرد محاكاة سخيفة لشكل النص المصدر و محتواه، وحتى يحترم حقيقة اختلاف اللغات التي تؤدي إلى «استحالة إعادة إنتاج نفس شبكات التماسك في اللغة المترجم إليها، بحيث تكون مماثلة تماما لما هي عليه في النص الأصلي  $\frac{1}{2}$ ، أي أنه لا بد أن يكون هناك نوع من التوازن بأن لا يحيد المترجم عن كيفية اتساق النص الأصلي وفي الوقت نفسه بأن يحترم متطلبات اللغة المدف.

من هنا فإن هذا الكلام يعني أنه ينبغي على المترجم أن يفهم نظام التماسك في اللغة المصدر ثم يحاول نقله إلى اللغة الهدف بعد « معرفة مفصلة للنظام الدقيق لآليات التماسك المتوفرة في اللغة الهدف كى يعطى نصية مقبولة في نص لغة الهدف»  $^{3}$ ، إذن ففهم المترجم لآليات التماسك العاملة في

<sup>1</sup> ينظر: زتسيسلاف واورزينال، مدخل إلى علم النص مشكلات بناء النص، ترجمة سعيد حسين بحيري، المرجع السابق، ص 160

<sup>\*</sup> مصطلح "التماسك" هنا يرادف مصطلح "الاتساق" لأنه لا يوجد مصطلح موحد في التعبير عن الكيفية التي يتم بما ربط العناصر اللغوية على مستوى البنية السطحية بحيث يؤدي السابق منها إلى اللاحق، مثلما تم شرح ذلك في الفصل الأول في معرض الحديث عن "الاتساق" الذي هو أحد معايير النصية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أمبارو أورتادو ألبير، الترجمة و نظرياتها مدخل إلى علم الترجمة، ترجمة على إبراهيم المنوفى، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط1، 2007، ص 593

ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محييي الدين حميدي، المرجع السابق، ص 141

النص المصدر يجب أن يساويه فهم عن كيفية إيجاد تماسك في النص الهدف من خلال استخدام موارد اللغة الهدف اللغوية أ، دون الخروج عن سلطة و غرض النص الأصلي الذي لا بد من نقله لتحقيق نفس درجة التفاعل بين قارئ النص المصدر و قارئ النص الهدف وإن اختلفت الصيغ اللغوية السطحية.

أما درجة الصعوبة في صناعة اتساق النص الهدف استنادا إلى كيفية اتساق النص الأصلي فإنما تختلف بحسب اختلاف نوع النص الذي نكون بصدده، بحيث يزداد الأمر تعقيدا إذا ما تعلق بترجمة معاني النص القرآني بحكم مايقوم عليه هذا النص من «إعجاز في بديع بيانه و تركيبه و علو عبارته وإحكام نظمه و تناسب آياته و تماسكها»<sup>2</sup>، ما يجعل العقول تحار في بحره و تظل عاجزة عن كمال وصفه، فهو « من تناسب ألفاظه و تناسق أغراضه قلادة ذات اتساق»<sup>3</sup> بل إن ارتباط آي القرآن الكريم بعضها ببعض يكون كالكلمة الواحدة، متسقة المعاني و منتظمة المباني<sup>4</sup>، فهي متناسقة على أشد ما يكون عليه الاتساق والترابط، ومما يزيد الأمر صعوبة في محاولة ترجمة بعض من ملامح اتساق آي القرآن الكريم إلى اللغات الأحرى هو أن هذا الكتاب العظيم قد خرج عن المألوف في ترتيب الكلام العادي باعتبار أسلوبه الذي يختص به، و لو أنه جاء عربيا في مفرداته و تراكيبه و عباراته وأساليبه إلا أنه أعجز العرب و غيرهم و تحداهم بأن يأتوا مثله قال تعالى «قُل لَّيْنِ اجْتَمَعَتِ الإنْسُ وَالْحِنُ عَلَى أَنْ يَّاتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَاتُونَ بِمِقْلِهِ وَلُوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا» 5.

ب\_الانسجام: من المعلوم أن فهم العلاقات الدلالية التي تحدد استمرارية المعنى في النص الأصلي هو عامل هام في الترجمة، إذ أن الحفاظ على هذه العلاقات المعنوية التي تشكل انسجام و منطق النص المصدر و محاولة نقلها إلى النص الهدف، بعد مرحلة الفهم، لهو معيار مناسب للترجمة الجيدة،

<sup>1</sup> ينظر: ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محيي الدين حميدي، المرجع السابق، ص 142

 $<sup>^{2}</sup>$  زهير غازي زاهد، في النص القرآني و أساليب تعبيره، دار صفاء للنشر و التوزيع، عمان، ط $^{1}$ ، ط $^{2}$ 0، ص

<sup>3</sup> بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج1، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط3، 1984، ص 4

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 36

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة: الإسراء، الآية: 88

«فالترجمة التي تعتمد على النص تحاول إعادة خلق تلاحم\* وظيفي في النص الهدف يوازي ذاك في النص المصدر. ولا يستطيع المترجم، عادة، إعادة خلق التلاحم المطلوب إذا ما اعتمد الترجمة الحرفية جملة بجملة. ينبغي إعادة خلق التلاحم في النص الهدف من خلال فهم المترجم لبنية التلاحم في النص المصدر والتي ستساعده على القيام بالتعديلات المطلوبة على بنية النص الهدف النصية السطحية.» أ، بمعنى أن انسجام و تلاحم النص المهدف لا بد أن يكون من نفس انسجام النص الأصلي، حيث يتم ذلك عبر مرحلة فهم النص المصدر أولا التي تتيح إجراء التعديلات المناسبة في بنية النص السطحية الخاصة بالنص الهدف و التي تعكس الانسجام النصي المبني على انسجام النص الأصلي لأن البني السطحية للنصوص هي التي تعبر و تعكس نوع ترابطها التحتي أو المنطقي أو المعنوي.

إن حلقات الوصل الدلالية للمفاهيم النصية المختلفة و التي يسعى المترجم إلى إعادة إنتاجها في النص الهدف ينبغي « أن تكون متميزة بالقدر الذي تشد فيه انتباه قارئ النص الهدف و ترشده في قراءته.» أي أن تكون لديه نفس الصورة أو نفس المعنى الذي تكوّن عند القارئ الأصلي، والخلاصة هي أنه «ينبغي على المترجم أن يفهم بنية النص الفكرية قبل أن يختار المصادر اللغوية المناسبة في اللغة الهدف لتحقيقها» أو أي خطأ في ذلك –سواء في فهم العلاقات الدلالية التي تحقق انسجام النص الأصلي، أو في محاولة إعادة إنتاجها عبر المصادر اللغوية في اللغة الهدف–سيؤدي إلى «مضاعفات على النص برمته لأن علاقات التلاحم ستربط المفردة أو الجملة التي ترجمت خطأ ببقية أجزاء النص و جمله» أن الأمر الذي يؤدي بالتالي إلى فشل الترجمة ورفضها.

<sup>\*</sup> استخدم "محيي الدين حميدي" مصطلح "التلاحم" في ترجمته لكتاب " الترجمة و علوم النص"، وهذا المصطلح هو بمعنى الانسجام"

<sup>1</sup> ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محيي الدين حميدي، النشر العلمي و المطابع- جامعة الملك سعود-، الرياض، دط، 2002، ص 126-127

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 128

<sup>131</sup> المرجع نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 132

من هنا، فإنه ينبغي مرة أخرى أن تكون الخيارات اللغوية في نص اللغة الهدف عبارة عن انعكاس لنمط تلاحم و انسجام النص الأصلي، لكن مع الأخذ بعين الاعتبار الاختلافات الموجودة بين اللغات و الثقافات لأن «الانسجام ذو طبيعة تتعلق بالمضمون فهو يتسم بالتعقيد، حيث يتأثر بالعديد من العناصر اللغوية وغير اللغوية» أ، حيث نجد أن هذا الاختلاف يعتبر « عنصرا حاسما عند إدخال تعديلات على التعبير وعند تأويل الانسجام» من منطلق أن نظرة ما للترابط الدلالي في نص ما قد تقبل في ثقافة معينة ولكنها قد ترفض في ثقافة أخرى.

لهذا «وجب على المترجم أن يضع في حسبانه جميع المعارف التي يمكن أن يكون عليها متلقو النص والتوقعات الخاصة ببعض العناصر مثل تنظيم العالم وتنظيم اللغة بعامة، وبيئة العلاقات الاجتماعية ومدى المواءمة من عدمها، فيما يتعلق ببعض التوجهات اللغوية وغير اللغوية» وأن يحدث التعديلات المناسبة استنادا إلى ذلك قصد الحفاظ على طريقة الانسجام الدلالي للنص الأصلي وإعادة إنتاجها عبر الصيغ اللغوية السطحية المناسبة في اللغة الهدف من جهة، والأخذ بعين الاعتبار اختلاف الثقافة الهدف من جهة أخرى، باستخدام أسلوب الشرح إن تطلب الأمر ذلك مع عدم المبالغة في التعديلات لأن القارئ الهدف قد يكون مهيأ لقبول رؤى مختلفة شريطة أن تكون الاختلافات منطقية و ملائمة.

بما أن هذا البحث يتحدث عن انتقال معايير النصية بما فيها الانسجام في سياق ترجمة معاني القرآن الكريم فإنني سأترك الأمثلة للجانب التطبيقي الذي يعالج هذا النوع من النصوص، إلا أنه يمكن الإشارة هنا إلى أن الأمر يكون أكثر تعقيدا في مثل هذه النصوص المقدسة لارتباط الانسجام بالمضمون ولاختلاف اللغات و الثقافات كما سبق ذكر ذلك، وفي القرآن الكريم بالذات نستعمل مصطلح "المناسبة" الذي يعني الانسجام و الانتظام و الترابط بين آيات الذكر الحكيم وليس الأحداث الملازمة لنزول آي القرآن الكريم، و المناسبة بين الآيات «تتضح من خلال ما يقوم به المفسرون من إيجاد العلاقة الدلالية بين أجزاء النص القرآني سوره و آياته، وتعتمد على ربط أجزائه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أمبارو أورتادو ألبير، الترجمة و نظرياتها مدخل إلى علم الترجمة، ترجمة علي إبراهيم المنوفى، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط1، 2007، ص 583

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 584

المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

ربطا دلاليا على مستوى الوحدات الكبرى المتمثلة في الجمل و السياقات لا الوحدات الصغرى المتمثلة في المفردات»  $^1$ ، وهذه العلاقات الدلالية تكون «في فواتح الآي و خواتمها، ومرجعها والله أعلم – كما قال "الزركشي" إلى معنى ما رابط بينهما : عام أو خاص، عقلي أو حسي أو خيالي، وغير ذلك من أنواع العلاقات. أو التلازم الذهني كالسبب و المسبب، والعلة و المعلول، والنظيرين، والضدين، ونحوه. (...) وفائدته جعل أجزاء الكلام بعضها آخذا بأعناق بعض، فيقوى بذلك الارتباط، ويصير التأليف حاله حال البناء الحكم، المتلائم الأجزاء.  $^2$ .

ج\_السياق: إن السياق هو معيار أساسي في دراسة النصوص و فهمها بكل تجلياتها، حيث إن تأويلات النص الواحد تختلف حسب سياقه، «فالنصوص لا تحتوي على معلومات فقط، بل ولها درجة من المناسبة و الحالية بمعنى أنها توجد لغرض تواصلي بعينه وتربط الأفعال التواصلية بالحالة التي تقع فيها» أي أن لها إطارا اجتماعيا و ثقافيا معينا و هو ما يشير إليه السياق، وفي حالة الترجمة تتمثل مسؤولية المترجم في فهم هذا السياق و العمل على تحقيقه في اللغة الهدف التي يترجم إليها، بمعنى أنه ينبغي على المترجم أن يفهم أولا سياق النص الأصلي سواء كان لغويا أو غير لغوي (ثقافي أو اجتماعي أو ديني أو غير ذلك)، وأن يفهم مقومات هذا السياق التي قد تشمل وجود مرسل ومتلقي و زمان و مكان و موضوع معين و شكل محدد و غرض مقصود، ثم يقوم بنقل كل هذا في وعاء جديد محاولا تكييفه مع اللغة الهدف مستخدما تقنيات مختلفة مثل الشرح وإعادة الصياغة، وعاء المعين الاعتبار عبقرية هذه اللغة وكذا نوع السياق الذي سيستخدم فيه النص المترجم أي مدى حاجة الجمهور الهدف لمعلومات النص المصدر و كيف ينوي استخدامها، وبالتالي فإن «الترجمة حاجة الجمهور الهدف لمعلومات النص المصدر و كيف ينوي استخدامها، وبالتالي فإن «الترجمة حاجة الجمهور الهدف لمعلومات النص المصدر و كيف ينوي استخدامها، وبالتالي فإن «الترجمة حاجة الجمهور الهدف لمعلومات النص المصدر و كيف ينوي استخدامها، وبالتالي فإن «الترجمة حاجة الجمهور الهدف لمعلومات النص المصدر و كيف ينوي استخدامها، وبالتالي فإن «الترجمة

<sup>1</sup> مصطفى شعبان عبد الحميد، المناسبة في القرآن دراسة لغوية أسلوبية للعلاقة بين اللفظ و السياق اللغوي، المكتب الجامعي الحديث، الإسكندرية، دط، 2007، ص 39

بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج1، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط3، 1984، ص 35–36

<sup>3</sup> روجر.ت.بيل، الترجمة و عملياتها النظرية و التطبيق، ترجمة محيي الدين حميدي، مكتبة العبيكان، الرياض، ط1، 2001، ص

تسمح بنقل المعرفة في نص أنتج أساسا لسياق في اللغة المصدر إلى نص في اللغة الهدف تم تكييفه لسياق فيها $^1$ .

يمكن للمترجم أن يعتمد كذلك على خبرة سابقة بنصوص مماثلة و سياقات تقبلية مماثلة أيضا، فهناك مجموعات تجريبية من السياقات النصية موزعة بين أعضاء المجموعة التواصلية، ويعرض كل من هذه المجموعات سمات مميزة معنى أن السياقات الموجودة في اللغة الهدف والتي تشبه السياق الذي يحاول المترجم نقله يمكن أن تمثل نقطة ارتكاز بالنسبة لعمل المترجم حيث يستخدمها في تشكيل نصه وجعل عمله أكثر سهولة، «خصوصا في حالة النصوص العلمية و التقنية التي تتمتع بسياقية مشتركة قد تتجاوز الحدود اللغوية و الثقافية بسبب المقاييس و المعايير الدولية ، أي أن بنيتها موحدة دوليا ولا دخل لسلطة الطابع الخاص فيها مما يجعل ترجمتها مجرد تبديل لمصطلحات علمية معينة وكتابتها بلغة أخرى، فنقل السياق هنا أكثر سهولة لأنه مشترك بين لغة الأصل و لغة الهدف، ولكن إذا انتقلنا إلى نصوص أخرى كالنصوص الدينية و الأدبية مثلا فإننا نجد «عددا أقل من السمات المشتركة عبر الحدود الثقافية. وبالنسبة لهذه النصوص، فإن الفروقات الإيديولوجية (...) قد بمعل الأمر غاية في الصعوبة بالنسبة للمترجم كي يتحكم بالسياق أثناء الترجمة » وبالتالي فإن الترجمة تكون أكثر سهولة في حالة وجود تماثل بين السياقين (سياق النص المصدر و سياق النص المدف).

إن ما يهم أخيرا هو محاولة الحفاظ على نفس غرض و محتوى النص المصدر ونقله بكل أمانة إلى قراء اللغة الهدف قصد إحداث نفس التأثير، وبالتالي فإن تقنيات التطويع أو التكييف التي يضطر المترجم إلى اعتمادها خاصة في حالة عدم التوازي بين السياقين لا تمثل أبدا الحجة في العبث بالنص المصدر خصوصا فيما تعلق بترجمة النصوص الدينية كترجمة معاني القرآن الكريم، ولذلك فعلى المترجم أن يعي أولا، قبل نقل معاني هذا النص المقدس، طبيعة السياق القرآني الذي يتعلق بالجو العام الذي وردت فيه الآية وأغراضها التي بنيت عليها، وما انتظم بما من القرائن اللفظية والحالية وأحوال

البرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محيي الدين حميدي، المرجع السابق، ص  $^{115}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 116

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 117

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 117

المخاطبين بها  $^1$ ، ولذلك فإن لفهم هذا السياق دور كبير في فهم الدلالات المقصودة بعينها، وذلك بسبب «ازدحام كتب التفسير بأقوال شتى، منها المحتمل ومنها غير المحتمل، منها الراجع و منها المرجوح، فكان لا بد أن يأخذ السياق موقعه ودوره في بيان الراجع من المرجوح، ليقلل من تلك الأقوال المتكاثرة التي حشيت بها كتب التفسير»  $^2$ ، وكان لابد للمترجم بالتالي أن يأخذ بذلك البيان الذي يتكفل به السياق الناتج عن ترابط و ترتيب معاني آيات الذكر الحكيم الذي لم يكن باجتهاد من البشر «وإنما كان بحسب الترتيب الذي أراده منزله سبحانه، وهو ذلكم الترتيب الذي يقتضيه السياق، من وجوه بلاغية، وروابط تناسبية، ووحدة موضوعية، وتناسقات فنية، وهذه الأمور مجتمعة لا تبلغ مستوى الإعجاز الإلهي والكمال المطلق، إلا إذا كان ترتيبها عن الله عز و جل، فأراد سبحانه و تعالى أن يكون السياق القرآني في أتم كمال، وأكمل تمام، دون أن تشوبه شوائب الخلل والنقص»  $^8$ .

ينبغي على المترجم كذلك أن يضع في حسبانه طبيعة السياق القرآني الذي يتميز عن بقية السياقات كونه يتصف بالمرونة و الحيوية ولا يقبل التفكيك أو التجزئ<sup>4</sup>، ومرونته لا تعني أبدا أن «يخرج المفسر عن حدود الفهم التي يسمح بها السياق نفسه، فكونه مرنا لا يعني أبدا أنه فوضوي، أو أنه غير مقيد بضوابط الفهم السليم، بل يعني أنه كتاب قد اتصف بالمرونة، لأن المنزل سبحانه قد علم عقول وأفهام الناس، فخاطبهم حسب قدراتهم و مستوياتهم، وبنفس الوقت جعل السياق نفسه هو الحاكم وهو المهيمن على الأفهام، وبالتالي كان الوقوع في الاختلاف أمرا محمودا فقط إذا انتظم تحت هيمنة السياق.» 5

د\_ المقبولية: لا يكفي الاتساق و الانسجام المبني على النص الأصلي والذي تتم إعادة إنتاجه في النص المترجم إذا لم يتم قبوله على هذا النحو من قبل متلقي الترجمة كي يستخدمه في تواصله اليومي،

<sup>1</sup> ينظر: أحمد محمد عبد الراضي، المعايير النصية في القرآن الكريم، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط1، 2011، ص 198-199

 $<sup>^{2}</sup>$  المثنى عبد الفتاح محمود، نظرية السياق القرآني دراسة تأصيلية دلالية نقدية، دار وائل للنشر، عمان، ط $^{1}$ ،  $^{2008}$ ، ص $^{3}$  المرجع نفسه، ص $^{26}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 53

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 74

« فلكي يتم تلقي النص بوصفه جزءا من تواصل لغوي هادف، يجب أن يتم اعتباره كذلك ويتم قبوله على هذا الأساس. والمقبولية لا تتضمن بالضرورة أن المتلقي سيصدق أو يتبنى محتويات النص بحذافيرها. إلا أنها تفترض أن المتلقي قادر على تحديد هذه المحتويات واستخلاصها من النص» أن المقبولية التي ينبغي أن يصنعها المترجم في النص الهدف لا تعني ضرورة تبني أفكار هذا النص من قبل متلقي الترجمة، بل قدرته على تحديدها و فهمها بناء على احترام هذه الترجمة للمعايير التي تفرضها متطلبات اللغة الهدف على جميع المستويات النحوية و المعجمية و الدلالية و التداولية.

من هنا، فإن المترجم إذا كان عليه «تقديم نص مقبول في لغة الهدف(...) عليه أولا أن يفهم معايير المقبولية عند قراء اللغة الهدف لنوع معين من النصوص. وهذا ليس بالأمر الصعب إذا ما كان لدى مستخدمي اللغة الهدف و اللغة المصدر معايير المقبولية نفسها لذلك النوع من النصوص، لكن في معظم الحالات تختلف معايير المقبولية النصية» وذلك لأن معايير المقبولية تتغير حسب أنماط النص وحسب اللغات و الثقافات 3، ففي النصوص العلمية مثلا تكون معايير المقبولية متقاربة بين النصين لأن المعرفة مشتركة ولأن أهم عنصر في ترجمة مثل هذه النصوص يقع على مستوى المصطلحات فقط، أما النصوص الأخرى كالنصوص المقدسة فإن العملية تكون فيها أكثر صعوبة لأن ما يقبله المتلقي في النص المصدر قد يرفضه متلقي النص الهدف إما لاعتبارات نحوية أو ثقافية أو غير ذلك، ثما يفرض على المترجم أن يقوم بتعديلات معينة كالشرح أو إعادة الصياغة لصالح قارئ اللغة الهدف كي يقبل هذا النص، لكن مع عدم المساس بمبدأ الأمانة مع النص المصدر.

إن على متلقي الترجمة أن يبدي بالتالي إرادته بالموافقة على التعاون قصد ضمان التواصل أي أن  $\ll$  القبول يحكمه مبدأ التعاون، في إرادة المرسل في أن تكون رسالته مفهومة و إرادة المتلقي في أن يفهم  $^4$ ، وبالتالي فإنه يجب تقديم النص المترجم بطريقة تضمن تعاون واستيعاب و قبول متلقيه، كما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محيي الدين حميدي، النشر العلمي و المطابع- جامعة الملك سعود-، الرياض، دط، 2002، ص 98

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 99

<sup>3</sup> ينظر: أمبارو أورتادو ألبير، الترجمة و نظرياتها مدخل إلى علم الترجمة، ترجمة على إبراهيم المنوف، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط1، 2007، ص 569

المرجع نفسه، ص 569 $^4$ 

أن «هناك حالات يضطر فيها المترجم لتوسيع أو تقليص صياغة النص الهدف بالمقارنة مع ما يقابلها من تراكيب في النص المصدر. وسبب ذلك فروقات في النظامين اللغويين و فروقات في تنظيم الإطار، فقد يكون هناك معنى يتضمنه النص المصدر لا يتضمنه النقل المحتمل في النص الهدف» أ، مما يضطر المترجم إلى الحذف أو الإضافة أو إعادة الصياغة أو الشرح قصد تميئة أرضية قبول النص الهدف، وخصوصا في ترجمة النصوص المقدسة مثلا أين يكون الأمر في أعلى درجاته لكن دون المبالغة في ذلك حتى لا يكون هناك تحريف لمقاصد النص المصدر أي فقط فيما دعت الحاجة أو الضرورة له في مواطن الاختلاف بين اللغات و الثقافات، فالأهم في كل هذا هو المحافظة على محتوى النص المحلي ونقله بكل أمانة حتى يتحقق نفس التأثير في إطار معايير مقبولية الجمهور الهدف للنصوص المختلفة.

 $a_-$  القصد: إن النصوص ليست مجرد رصف اعتباطي للحمل بل بقصد بما أن تكون متسقة ومنسجمة حتى تحقق غرضا أو مجموعة أغراض أدت إلى إنتاجها، فالنصوص تعكس مجموعة من المقاصد، و«القصد مصدره المرسل وهو يؤطره، في حين أن درجة القبول مستودعها المتلقي» أي أن القصد مرتبط بمنتج النص الذي يحاول بعثه عبر أشكال لغوية تم بناؤها كي تحقق مثل هذه المقاصد، أما على مستوى الترجمة «فينبغي على المترجم أن يكون مدركا لما يجعل النص مناسبا لمتلقيه، كما ينبغي له أن يعرف كيف ترتبط هذه المناسبة بالقصد الذي يحتويه النص المصدر» أي أي أن على المترجم أن يفهم حيدا مقاصد النص الأصلي في إطار المعايير المناسبة للمتلقين الأصليين، ثم يحاول نقل هذه المقاصد إلى النص المدف حسب معايير القبول عند متلقيه حتى يتحقق الغرض من الترجمة بإحداث نفس التأثير الذي يحدثه النص الأصلي في قارئه الأصلي، وخاصة في مجال ترجمة النصوص بإحداث نفس التأثير الذي يحدثه النص الأصلي في قارئه الأصلي، وخاصة في مجال ترجمة النصوص في نقل مقاصده إلى تحريف مثل هذه النصوص و إعطاء صورة خاطئة عنها للقارئ المدف.

. 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محييي الدين حميدي، المرجع السابق، ص 101–102

<sup>2</sup> روجر.ت.بيل، الترجمة و عملياتها النظرية و التطبيق، ترجمة محيي الدين حميدي، مكتبة العبيكان، الرياض، ط1، 2001، ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محييي الدين حميدي، المرجع نفسه، ص 97

و الإعلامية: إن الإعلامية أو الإخبارية تتعلق بالمعلومات التي تتضمنها النصوص، حيث إنه كلما كانت هذه المعلومات جديدة ازدادت درجة الإخبارية في النص والعكس صحيح، أما في عملية الترجمة «فإن الإخبارية تمثل مقياسا للمعلومات التي تقدمها الترجمة لقارئ النص الهدف عن الأحداث، والحالات، والعمليات والأشياء والأفراد والأماكن والمؤسسات في النص المصدر» أي أتحا تعتبر نقلا لجميع معلومات النص المصدر، مهما كانت درجة إعلاميتها، وجعلها في متناول القارئ الهدف، وبالتالي فإن «المترجم يحاول أن يخلق شروطا تمكن مستخدم النص الهدف من استعادة المعلومات المرمزة في النص المصدر. وقد يكون تحقيق هذه الشروط صعب المنال عندما لا يوجد هناك نظير للنص المصدر في النص الهدف. إذ ينعدم وجود النصوص الموازية إذا لم يكن هناك موقف نصي مكافئ بين اللغتين» ثم يمعنى أن مهمة نقل المحتوى المعرفي للنص المصدر قد تصبح معقدة في حالة عدم وجود تجربة تماثلة لدى قراء الترجمة كتلك الموجودة لدى القراء الأصليين، أي في حالة عدم وجود نصوص في ثقافة الهدف مشابحة للنص الأصلي، وهو ما يسمى بالنصوص الموازية التي تشبه في سياقاتما نصوص الأصل، أي أنها ناشئة عن حاجات ثقافية في الثقافة الهدف تشبه تلك الحاجات التي أوجدت النص المصدر الذي يحاول المترجم نقله.

هذه النصوص الموازية تعتبر أداة مهمة في يد المترجم إذ بإمكانها أن تكون دليلا له في ترجمته حتى يبني نصه بشكل مناسب، وفي حالة عدم وجود مثل هذه النصوص فإن مهمة نقل المحتوى المعلوماتي للنص المصدر ستصبح غاية في الصعوبة كما ذكرنا ذلك سابقا، ولذلك فإن المترجم «يتدخل من خلال كتابة هوامش، وملاحظات من عنده أو من خلال القيام بإعادة صياغة تفسيرية. يحاول المترجم في هذه الحالة الوصول بقارئ النص الهدف إلى الحد الأدنى من المعلومات من خلال تزويده بمعلومات إضافية» 3.

إذن فإن إعلامية النص الهدف هي عبارة عن مقاربة لما يحتويه النص المصدر من معلومات، وعندما تمثل المعلومات التي يحملها النص المصدر حملا تقيلا لا تستطيع مقدرات مستخدم النص

البرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محيي الدين حميدي، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 121-122

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 123

الهدف معالجتها بسبب عدم وجود ما يوازيها أو يشابحها في الثقافة الهدف، ينبغي على المترجم، في هذه الحالة، أن يشرح العناصر غير المتوقعة ويشرح سياقها بوضوح.  $^{1}$ 

 $\frac{2}{2}$  التناص: يتضمن التناص العلاقات بين نص ما ونصوص أخرى مرتبطة به وقعت في حدود تجربة سابقة، وهو في إطار الترجمة يتعلق بما يجب على المترجم أن يستخدمه من طريقة في الكتابة تتناسب مع ماهو سائد بين المتلقين لمثل ذلك الصنف من النصوص الذي يتولى ترجمته  $^2$ ، ولذلك فإن لدى المترجم في مخيلته مجموعة من التوقعات الضمنية حول الشكل الذي يجب أن يأخذه النص، وهذه المجموعة من التوقعات هي نتيجة التناص  $^3$ ، أي أن له فكرة عن كيفية تشكل ذلك النص الذي يكون بصدده في الثقافة الهدف، وهذه الفكرة قد تنتج من اطلاع المترجم على نصوص أخرى في اللغة المترجم إليها تشبه النص المصدر، وبلا شك فإن المترجم سوف يرتكز، في إطار التناص، على مثل هذه النصوص في عمله حتى يقترب أكثر من قارئ الترجمة، ويجعل نصه أكثر ألفة في الثقافة الهدف مع المخافظة على الارتباط بالنص الأصلي في إطار ترك مجال معين لقراء النص الهدف قصد الإطلاع على الثقافة التي يقرؤون ترجمتها، لأنه «مع مرور الزمن قد يسبب العدد المتزايد من الترجمات إلى ظهور العادات النصية في اللغة المصدر في نصوص اللغة الهدف»  $^4$  حيث تصبح جزءا لا يتحزأ منها.

أما في مجال ترجمة النصوص المقدسة وبالضبط ترجمة معاني القرآن الكريم فإنه لا يمكن الحديث فيها عن ترجمة إشارات تناصية مثلا في النص المصدر باعتبار تعاملنا مع نص قرآني معجز لم يسبق إليه مثيل من قبل، حيث يقتصر الحديث فقط عن التناص بين آياته الكريمة، أما نص ترجمة معانيه فقد يرتكز على ترجمات أحرى سابقة له أو حتى على نصوص موازية (قد يتأثر المترجم الذي ينتمي إلى الثقافة الهدف بنصوص من الكتاب المقدس مثلا) قصد إنتاج نوع من الألفة على هذا النص المترجم والموجه إلى قارئ لا يعرف الكثير عن القرآن الكريم أو قد لا يعرف أي شئ عنه، لكن يجب

1 ينظر: ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محيي الدين حميدي، المرجع السابق، ص 125-126

<sup>2</sup> ينظر: أمبارو أورتادو ألبير، الترجمة و نظرياتها مدخل إلى علم الترجمة، ترجمة على إبراهيم المنوفي، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط1، 2007، ص 571

<sup>3</sup> ينظر: ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محيي الدين حميدي، المرجع نفسه، ص 163 .

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 168

التنويه هنا إلى عدم الخروج عن السياق القرآني بحجة إنتاج نص أكثر ألفة لأنه في هذه الحالة تعتبر المعاني المترجمة تحريفا و خيانه لما ورد حقيقة في القرآن الكريم.

أخيرا، إن نصية النص المترجم تكون في اتباعها أو تناظرها مع معايير نصية النص المصدر، مع الأحذ بعين الاعتبار تلك الاختلافات الطبيعية بين اللغات و الثقافات، حتى يصل المترجم بنصه إلى أن يكون نصا طبيعيا في الثقافة الهدف، أما في مجال ترجمة معاني القرآن الكريم فإنه من المستحيل أن تنقل معايير نصيته بالكامل لأننا نتعامل هنا مع نص معجز لا مثيل له، لكن الأمر قد يختلف من ترجمة إلى أخرى في محاولة نقل بعض من معايير نصيته. فماذا عن ترجمة معاني القرآن الكريم لدى "جون غروجون" (Jean Grosjean) وبالضبط في ترجمته لمعاني سورة الأنعام.

الفصل الثالث: الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

1- لمحة عن ترجمات معاني القرآن الكريم

2- التعريف بترجمة "جون غروجون" لمعاني القرآن الكريم

3- الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

أ- الاتساق النحوي

- الإحالة

- الوصل

- الحذف

- التقديم و التأخير

- الاستبدال

ب- الاتساق المعجمي

- التكرار

- التضام

#### 1- لمحة عن ترجمات معانى القرآن الكريم:

تعتبر ترجمة معاني القرآن الكريم ضرورة قصوى خاصة في واقعنا المعاصر؛ وذلك نظرا لتزايد عدد المسلمين في العالم من غير أهل لغة الضاد، وحاجة هؤلاء إلى معرفة دينهم عبر الترجمة التي تعتبر الوسيلة الأقرب إلى ذلك، أما المقصود بترجمة معاني القرآن الكريم فهي تلك الترجمة التفسيرية التي تبين معنى من معاني الآية الكريمة وتشرحه بلغة أخرى حسب السياق الأصلي، باعتبار أنه من غير الممكن ترجمة القرآن الكريم ترجمة حرفية أو كلمة بكلمة كما هو بنظمه ومفرداته وأسلوبه بكل ما يحمله من بلاغة وبيان وفصاحة وذلك لإعجاز هذا الكتاب العظيم على مستويات عديدة، «فهو معجز على المستوى الصوتي، ومعجز على المستوى المفرداتي، ومعجز على المستوى التركيبي (المقطعي و الآيي)، المستوى الصوتي، ومعجز على المستوى النشوري» أ، فلا يمكن لأي لغة مهما كانت أن تعام على نظمه كما هو، ولذلك «فترجمة القرآن شيء، إذا كان ذلك ممكنا وما هو بممكن، وترجمة معاني القرآن أي ترجمة تفسير القرآن شيء آخر يرجى منه تفهيم الأجنبي فحوى القرآن وهذا من الأمور الواجبة علينا» أو من هنا فلقد اعتمد "الأزهر" قرارا نحائيا باستحالة ترجمة القرآن وإمكانية ترجمة معانيه ألتي لا تعتبر مستحيلة بالرغم من تعقيدها و صعوبتها.

إن صعوبة ترجمة معاني القرآن الكريم تكمن خاصة في أنه معجزة بلاغية ذات أسلوب خاص، تتطلب من المترجمين معرفة بكتاب الله عز و جل، وعربيته التي لا توجد إلا فيه، ثم علوم القرآن و في مقدمتها علوم النحو، و اللغة، و علوم البلاغة، و البيان، و علم الإعجاز، ثم التفاسير القرآنية، وعلم باللغة المترجم إليها بنحوها، و صرفها، و بلاغتها، و شعرها، و قدراتها، و مستوياتها، و حركة تطورها 4، لكن حتى وإن وجدت هذه المعرفة، إلا أن صعوبات أخرى قد تقف عائقا في وجه مترجم معاني القرآن الكريم، حيث تتمثل خاصة في جوانب التركيب التي لها صلة بالمعنى من حيث التقديم

<sup>1</sup> مختار زواوي، سيميائيات ترجمة النص القرآني، ابن النديم للنشر و التوزيع، الجزائر ووهران، دار الروافد الثقافية، بيروت، ط1، 2015، ص 177

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد صالح البنداق، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، دار الأفاق الجديدة، بيروت، ط $^{2}$ ، ط $^{2}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 74

<sup>4</sup> ينظر: محمود العزب، إشكاليات ترجمة معاني القرآن الكريم، نحضة مصر للطباعة و النشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2006،

والتأخير و الحذف و غير ذلك مما له علاقة باتساق القرآن الكريم و اختلاف العربية عن غيرها، ثم جانب الأدوات و الحروف التي تسقط في الترجمة لعدم وجود مقابل لها أو لتفصيلها و تعقيدها الكبير كحروف الجرو العطف، ثم جوانب البلاغة في القرآن من معان، و بيان، و بديع أ، ناهيك عن عدم وجود مكافئات لبعض المصطلحات القرآنية حيث يضطر معها المترجم إلى الشرح قصد تقريب معانيها، زد على ذلك اختلاف خصائص اللغة العربية عن غيرها في الصيغ الصرفية و علامات الإعراب مثلا، وصعوبة ترجمة المترادفات لاختلاف حقولها الدلالية، وكذا أسماء العلم، ولفظ الجلالة، وأسماء الله الحسني، ومسألة ترجمة الحروف فواتح السور، فهاهو "صلاح الدين كشريد" الذي يعتبر أحد مترجمي معاني القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية يقول: « إني وجدت بالفعل صعوبات جمة في ترجمة بعض الكلمات القرآنية مثل الأمة، الحق، الفاسقون، اللطيف، البر، المعروف، المنكر، و«حزب» بما لها من معان مختلفة.. ومع ذلك، وبالرغم من حرصي الشديد على ذكر كل التأويلات الممكنة للآية الواحدة، فلا يمكن للنص الفرنسي، أن يلم بكل المعاني التي توحي بما الآية القرآنية، ولكن الترجمة تمثل ما توصل إليه اجتهاد المترجم نفسه و فهمه الخاص، مما يقرب معاني القرآن من عقول القارئ بالفرنسية» أديا المقرب عالي القرآن من عقول القارئ بالفرنسية» أديا المنافرنسية أديا المنافرة القرآن من عقول القارئ بالفرنسية .

إن الحديث عن ترجمة معاني القرآن الكريم يقود كذلك للحديث عن المستشرقين، باعتبار أن مراجع عديدة تجمع أنهم أكثر من قام بعملية ترجمة معانيه، حيث إن أول ترجمة له باللغات الأوروبية كانت باللاتينية وقد تمت بإيعاز و إشراف رئيس دير كلوني (Clugny) بجنوب فرنسا الراهب "بطرس المجل" (Pierre le vénérable) وكان ذلك سنة 1143 للميلاد، وعلى يد راهب المجليزي يدعى "روبرت الرتيني" (Robert de Retina) وراهب ألماني يدعى "هرمان" المجليزي يدعى "روبرت الرتينية المسيحية جابحت هذه الترجمة مخافة أن تكون سببا في انتشار الإسلام، ولذلك لم تصدر هذه الترجمة، وظلت محبوسة في محفوظات الدير حتى سنة 1543م، أي اللها ظهرت بعد أربعة قرون من كتابتها لتشكل أساسا لترجمات عديدة جاءت فيما بعد إلى مختلف اللغات الأوروبية، «مجهدين لها بمقدمات وضعوا فيها تصوراتهم عن الإسلام، وبذلك أعطوا للقارئ

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر : محمود العزب، إشكاليات ترجمة معاني القرآن الكريم، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد صالح البنداق، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، المرجع السابق، ص 131

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 95

من بادئ الأمر تصورهم الذي لا يتفق في معظم الأحيان مع الحقائق الإسلامية، بل قد يصطدم مع هذه الحقائق اصطداما جوهريا» أن لأن أغراض المستشرقين، من وراء ترجماتهم المختلفة، كانت في معظمها أغراضا مشبوهة تتضمن التشويه و التحريف و هنا تأتي الخطورة في الأمر، فكثيرا ما نجد مثلا « تقسيم الآية إلى آيات أو دمج عدة آيات في آية واحدة » وغير ذلك من جرائم النقل وأمور أخرى تسئ إلى القرآن الكريم ذلك النص المقدس و المعجز، وذلك لأسباب مختلفة قد تتمثل في جهل الكثير من المستشرقين باللغة العربية ومعانيها الدقيقة، وكذا بمختلف علوم القرآن الكريم، وأسلوبه الخاص، ونظمه المحكم، بالإضافة إلى التصرف المبالغ فيه في الترجمة إلى درجة اتباع الهوى في هذه العملية، فتحدهم يحذفون تارة و يضيفون تارة أخرى دون الإطلاع على جميع معاني الآيات الكريمة، كما أن هناك أسبابا أخرى تتمثل في أثر الدين و الحضارة، فمثلا «قد نجد هوامش في بعض الترجمات العبرية تلقي على القرآن ظلالا قاتمة و تحاول تفنيده خاصة في الآيات التي تتحدث عن اليهود »  $^8$ ، زد على ذلك ما قاموا به من إعادة ترتيب لسور القرآن الكريم، وادعاءات بعضهم أنه اليهود »  $^8$ ، زد على ذلك ما قاموا به من إعادة ترتيب لسور القرآن الكريم، وادعاءات بعضهم أنه المستشرقين و ترجماتهم لمعاني القرآن الكريم.

#### 2- التعريف بترجمة "جون غروجون" (Jean Grosjean) لمعانى القرآن الكريم:

لقد اهتم المستشرقون الفرنسيون بترجمة معاني القرآن الكريم، ومن أشهر الترجمات التي أنجزوها لاجمة "دوربيه" (Du Ryer التي صدرت سنة 1647م)، وترجمة "سافاري" (Du Ryer الترجمة "حوربيه" (1832 Kazimirski)، وترجمة "مونتيه" (1783م)، وترجمة "ماسون" (1975 Masson)، وترجمة "ماسون" (1975 Masson)، وترجمة "بالاشير" (1947 Blachere)، وترجمة المسون" (الكاتب و المترجم وكذا الترجمة التي هي موضوع الدراسة في هذا البحث، وهي ترجمة الشاعر و الكاتب و المترجم الفرنسي "جون غروجون"(Jean Grosjean) الذي ولد في باريس عام 1912م وتوفي عام 1906م، حيث صدرت ترجمته لمعاني القرآن الكريم سنة 1979م، وهي عبارة عن كتاب بعنوان لاحمال الحرب المعالية القرآن الكريم سنة 1979م، وهي عبارة عن كتاب بعنوان الكريم سنة 1979م، وهي عبارة عن كتاب بعنوان لوحمال المعالية القرآن الكريم سنة 1979م، وهي عبارة عن كتاب بعنوان لوحمال المعالية القرآن الكريم سنة 1979م، وهي عبارة عن كتاب بعنوان لوحمال المعالية القديم لـ "جون لويس شلجيل" — Le Coran »

<sup>1</sup> محمود حمدي زقزوق، الإستشراق و الخلفية الفكرية للصراع الحضاري، دار المعارف، القاهرة، دط، 1997، ص 66

المرجع السابق، ص $^2$  عمود العزب، إشكاليات ترجمة معاني القرآن الكريم، المرجع السابق، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 34

Louis Schlegel التحدث فيه عن نزول الوحي على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، وعن القرآن الكريم، وعدد سوره، ومحتواها العام، وعن أهمية اللغة العربية لغة القرآن الكريم، ثم يتساءل أخيرا عن كيفية ترجمة معاني هذا الكتاب العظيم الذي لا مثيل له، ثم نجد في هذا الكتاب كذلك تسلسلا زمنيا (chronologie) يعرض بعض الأحداث المهمة مثل: ميلاد الرسول صلى الله عليه وسلم، وحياته، ونزول الوحي عليه، وهجرته، وغزواته، ثم فتح مكة المكرمة وما تلاها من فتوحات أخرى فيما بعد، ثم يبدأ نص الترجمة من سورة الفاتحة إلى سورة الناس، وأخيرا نجد في نهاية هذه الترجمة ملاحظات عن بعض الآيات المترجمة معانيها، وكذا فهرسا لمحتوى هذا الكتاب.

أما بحثنا هذا فيهتم بدراسة كيفية تحقق معايير النصية في هذه الترجمة، وبالضبط في ترجمة معاني سورة الأنعام، أما اختيار هذه السورة بالذات فلأنحا كما قال "فخر الدين الرازي" في تفسيره، نقلا عن "الأصوليين"، «أنحا نزلت دفعة واحدة، وشيعها سبعون ألفا من الملائكة، والسبب فيه أنحا مشتملة على دلائل التوحيد و العدل و النبوة و المعاد و إبطال مذاهب المبطلين و الملحدين»، وبالتالي فهي «أصل في محاجة المشركين، وغيرهم من المبتدعين، ومن كذب بالبعث و النشور، وهذا يقتضي إنزالها جملة واحدة، لأنحا في معنى واحد من الحجة، وأن تصرف ذلك بوجوه كثيرة» ولذلك فإن دراسة ترجمة معانيها لدى "جون غروجون" بالتحليل النصي تكشف كيفية تعامل هذا المترجم مع ما تحمله من تلك المقاصد و المعاني في إبداء الحجة في وجه الخصوم، وهل تأثر بثقافته الحاصة أم كان موضوعيا في نقل كل هذه الحجج و المعاني و المقاصد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد الرازي فخر الدين، تفسير الفخر الرازي، ج12، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، ط1، 1981، ص

<sup>2</sup> محمد بن احمد الأنصاري القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج6، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، دط، 1938، ص 383

#### 3- الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعانى سورة الأنعام:

#### أ- الاتساق النحوى:

- الإحالة: لن أحلل فيما يلى جميع الإحالات الواردة في الآية الكريمة وما يقابلها في الترجمة لعدم اتساع المقام لذلك، لكني سأركز على بعض الإحالات من بداية الترجمة إلى نايتها، مراعيا التنوع حسب الأداة، والعلاقة، والطبيعة، والمحال إليه، ومجتنبا التكرار، أما الاعتماد على التفاسير المختلفة فتتم فيه مراعاة تلك التي تركز على اللغة وخاصة في دراسة الاتساق مثل:تفسير التحرير والتنوير، وكذلك تتم مراعاة التفسير الذي يقدم مختلف التأويلات باختصار. مع التأكيد على الفرق الكبير بين الآية الكريمة وترجمة معانيها باللغة الأجنبية، فأني لهذه الترجمة، مهما كانت جودتها، أن تعبر عن كل مقاصد ومعاني الآيات القرآنية، إنما هو اجتهاد من قبل المترجم في تقديم معنى من المعاني الممكنة.

| قال تعالى: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ | الآية القرآنية من |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّمِ يَعْدِلُونَ (1)                                                                | سورة الأنعام      |
| - الذي:إحالة قبلية إلى لفظ الجلالة "الله"                                                                   | نوع الإحالة       |
| <ul> <li>هم: إحالة ضميرية قبلية تحيل إلى "الذين كفروا"</li> </ul>                                           |                   |
| «Louange à Dieu qui a créé les cieux et la terre et                                                         | ترجمة             |
| qui a établi les ténèbres et la lumière. Et pourtant                                                        | "جون غروجون"      |
| les incroyants donnent des égaux à <u>leur</u> Seigneur» <sup>1</sup>                                       |                   |
| - qui: إحالة ضميرية قبلية تحيل إلى لفظ الجلالة المترجم ب« Dieu »                                            | نوع الإحالة       |
| -Leur: إحالة ضميرية قبلية تحيل إلى" les incroyants"                                                         |                   |
| -وافق المترجم الآية الكريمة، وذلك بتوظيف "pronom relatif" (ضمير                                             | التحليل           |
| الوصل)" qui"، الذي يقابل الاسم الموصول "الذي"، والذي يحيل كذلك إحالة                                        |                   |
| قبلية إلى لفظ الجلالة.                                                                                      |                   |
| - في الحالة الثانية وافق المترجم كذلك الآية الكريمة.                                                        |                   |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jean Grosjean, Le Coran, éditions Philippe Lebaud, Paris, 1979, p81

| قال تعالى: هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينٍ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلَّا وَأَجَلٌ مُسَمًّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَنْتُمْ | الآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ِ مَّتُرُونَ (2 <sub>)</sub>                                                                                  |              |
| في كلتا الحالتين إحالة ضميرية قبلية إلى "الذين كفروا"                                                         | نوع الإحالة  |
| «Il vous a créés d'argile, il a décrété un terme pour                                                         | ترجمة        |
| chacun, un terme qu'il a fixé. Et pourtant vous en                                                            | "جون غروجون" |
| doutez» P81                                                                                                   |              |
| في كلتا الحالتين إحالة ضميرية قبلية إلى" les incroyants"                                                      | نوع الإحالة  |
| إن الخطاب في قوله "حلقكم" موجه إلى الذين كفروا، ففيه التفات من الغيبة إلى                                     | التحليل      |
| الخطاب لقصد التوبيخ 1، وكذلك ينطبق الكلام نفسه في الضمير البارز "أنتم".                                       |              |
| إن هذه الإحالات بما تحمله من معاني قد حافظ عليها المترجم باستعمال ضمير                                        |              |
| المخاطب"VOUS" في كلا الموضعين بما يتناسب مع اللغة الفرنسية، مما أدى،                                          |              |
| حسب رأيي، إلى اتساق في ترجمته استنادا إلى اتساق النص المصدر.                                                  |              |

| قال تعالى: وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا | الآية        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| تَكْسِبُونَ (3)                                                                                           |              |
| إحالة مقامية في الخطاب في قوله "سركم و جهركم"                                                             | نوع الإحالة  |
| «Il est Dieu aux cieux et sur terre. Il sait ce que                                                       | ترجمة        |
| vous cachez et ce que vous ébruitez. Et il sait ce                                                        | "جون غروجون" |
| que vous méritez» P81                                                                                     |              |
| إحالة مقامية في" Vous"                                                                                    | نوع الإحالة  |
| إن الخطاب هو «لجميع السامعين، فدخل فيه الكافرون، وهم المقصود الأول من                                     | التحليل      |
| هذا الخطاب، لأنه تعليم و إيقاظ بالنسبة إليهم وتذكير بالنسبة إلى المؤمنين $^{1}$ .                         |              |

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 129

| هذه الإحالة المقامية قد تحققت في الترجمة كذلك بتوظيف ضمير المخاطب " |  |
|---------------------------------------------------------------------|--|
| VOUS " وذلك في حدود ما تتيحه اللغة الفرنسية، مما ضمن اتساق الترجمة  |  |
| واستمرارية المعنى فيها.                                             |  |

| قال تعالى: وَمَا تَاتِيهِمْ مِنَ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبِّمِمُ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ (4) | الآية        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                  | نوع الإحالة  |
| «Aucun signe de leur Seigneur ne leur vient qu'ils                                                  | ترجمة        |
| ne s'en détournent» P81                                                                             | "جون غروجون" |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                  | نوع الإحالة  |
| ضمائر جمع الغائبين في الآية الكريمة تحيل إلى الذين كفروا أو المشركين الذين هم                       | التحليل      |
| بعض من شملته ضمائر الخطاب في الآية التي قبلها باعتبار توجهها إلى جميع                               |              |
| السامعين، ففي العدول عن الخطاب إلى الغيبة بالنسبة إليهم التفات أوجبه                                |              |
| تشهيرهم بهذا الحال الذميم2، بمعنى وجود انتقال من ضمائر الخطاب إلى ضمائر                             |              |
| الغائب التي تحيل إلى المشركين بعدما كانت ضمائر الخطاب في الآية السابقة                              |              |
| تشملهم بالإضافة إلى المؤمنين.                                                                       |              |
| عبر "جون غروجون" عن هذا الالتفات من ضمائر المخاطب"VOUS" إلى ضمائر                                   |              |
| جمع الغائبين ب "leur "التي تحيل إلى "الذين كفروا"(les incroyants)، مما                              |              |
| نقل في رأيي المقصود وضمن الاتساق و الترابط في الترجمة مع ما سبق.                                    |              |

| قال تعالى: فَقَدْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَسَوْفَ يَاتِيهِمُ أَنْبَاءُ مَا كَانُوا بِهِ | الآية       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| يَسْتَهْزِئُونَ(5)                                                                                     |             |
| إحالة مقامية في قوله "به"                                                                              | نوع الإحالة |

<sup>133</sup> ص الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

| «Ils ont récusé la vérité qui venait à eux, mais ils                           | ترجمة        |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| vont avoir des nouvelles de <u>ce qu</u> 'ils rallaient» P81                   | "جون غروجون" |
| إحالة مقامية في" ce que"                                                       | نوع الإحالة  |
| «ما كانوا به يستهزئون» هو القرآن الكريم، أي فلما قال لهم «ما كانوا به          | التحليل      |
| يستهزئون» علموا أنها أنباء القرآن لأنهم يعلمون أنهم يستهزئون بالقرآن وعلم      |              |
| السامعون أن هؤلاء كانوا مستهزئين بالقرآن أ.                                    |              |
| لم توضح الترجمة أن المقصود بهذه الإحالة هو القرآن الكريم، فكان فيها نوع من     |              |
| الغموض الذي لم يجليه المقام أو السياق في الترجمة مثلما فعل في الآية الكريمة،   |              |
| لأن سياق الآية قد فُهم منه المحال إليه وهو "القرآن الكريم"، أما في الترجمة فإن |              |
| المتلقي الأجنبي لا يمكن أن يهتدي للمعنى المضمر وهذا ما نقصد به "ترجمة معاني    |              |
| القرآن الكريم".                                                                |              |

| قال تعالى: أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْدٍ مَكَّنَّاهُمْ فِي الأرْضِ مَا لَمْ نُمكِّنْ      | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ |              |
| بِذُنُوكِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخَرِينَ (6)                                                          |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                      | نوع الإحالة  |
| «Est-ce qu'ils n'ont pas vu combien nous avons                                                                          | ترجمة        |
| détruit de générations avant eux? Nous <u>les</u> avions                                                                | "جون غروجون" |
| établies mieux que vous ne l'êtes sur la terre. Nous                                                                    |              |
| leur versions de bonnes pluies, nous faisions circuler                                                                  |              |
| des rivières à leurs pieds. Mais, pour leurs péchés,                                                                    |              |
| nous avons détruit ces générations et les avons                                                                         |              |
| remplacées par d'autres» P81                                                                                            |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                      | نوع الإحالة  |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 136

| ضمائر جمع الغائبين في الآية الكريمة تعود على "القرن" أو القرون السابقة مثل:عاد | التحليل |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------|
| وثمود التي سبقت المخاطبين في قوله"لكم"، حيث روعي في الضمير معنى القرن          |         |
| باعتبار دلالته على الجمع.                                                      |         |
| نقل المترجم هذه الإحالات الضميرية باستخدام (les,leur,leurs) التي تحيل          |         |
| إلى "générations" والتي جعلها "جون غروجون" ترجمة لمعنى "قرن"،                  |         |
| فتحققت الإحالات في الترجمة كتحققها في الآية الكريمة، مما ضمن الاستمرارية في    |         |
| المعنى والترابط النصي.                                                         |         |

| قال تعالى: وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَابًا فِي قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ | الآية        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| هَٰذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ (7)                                                                                       |              |
| إحالة مقامية                                                                                                           | نوع الإحالة  |
| « Même si nous <u>t</u> 'avions envoyé un livre de                                                                     | ترجمة        |
| parchemin et qu'ils l'aient touché de leurs mains,                                                                     | "جون غروجون" |
| les incroyants auraient dit: ce n'est qu'une                                                                           |              |
| sorcellerie flagrante »P81                                                                                             |              |
| إحالة مقامية                                                                                                           | نوع الإحالة  |
| الخطاب في الآية الكريمة هو للنبي صلى الله عليه وسلم، أي «لو أنزلت عليك، يا                                             | التحليل      |
| محمد، الوحي الذي أنزلته عليك مع رسولي، في قرطاس يعاينونه ويمسونه بأيديهم،                                              |              |
| وينظرون إليه ويقرأونه منه» 1                                                                                           |              |
| نقل المترجم هذه الإحالة باستخدام الضمير "te" وpronom personnel                                                         |              |
| (C.O.D) لكن هذه الترجمة ، حسب وجهة نظري، كان ينقصها الشرح أكثر                                                         |              |
| لتبيين المحال إليه.                                                                                                    |              |

 $<sup>^{1}</sup>$  أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، تفسير الطبري، مج $^{1}$ ا، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ط $^{2}$ 0، دت، ص

## الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| قال تعالى:وَلَقَدِ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِنْ قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ | الآية        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| يَسْتَهْزِئُونَ(10)                                                                                          |              |
| - إحالة مقامية في كلتا الحالتين في قوله "من قبلك" و "به"                                                     | نوع الإحالة  |
| «Les envoyés précédents furent raillés <u>aussi</u> mais les                                                 | ترجمة        |
| moqueurs ont été enveloppés de <u>ce qu</u> 'ils                                                             | "جون غروجون" |
| raillaient.» P81                                                                                             |              |
| – إحالة بالمقارنة في" aussi"                                                                                 | نوع الإحالة  |
| - إحالة مقامية في " ce que"                                                                                  |              |
| - في الحالة الأولى يحيل الضمير في قوله "قَبْلِكَ" إلى الرسول صلى الله عليه                                   | التحليل      |
| وسلم، وهو يؤذن بأنه قد استهزئ به هو أيضا وإلا لم تكن فائدة في وصف                                            |              |
| الرسل بأنهم من قبله لأن ذلك معلوم $^1$ ، ولقد استخدم "جون غروجون" في نقل                                     |              |
| المقصود من هذه الإحالة كلمة "aussi"، فغير نوع الإحالة إلى إحالة بالمقارنة،                                   |              |
| ولقد أحسن في ذلك، حسب رأيي، بما تتطلبه اللغة الفرنسية، حتى يبين المعنى                                       |              |
| الذي أرادته الآية الكريمة وهو التخفيف عن قلب النبي صلى الله عليه وسلم بأن                                    |              |
| هذه «الأنواع الكثيرة من سوء الأدب التي يعاملونك بما قد كانت موجودة في                                        |              |
| سائر القرون مع أنبيائهم، فلست أنت فريدا في هذه الطريق» $^2$ .                                                |              |
| - في الحالة الثانية إحالة الضمير في قوله "به" فيها قولان الأول أن المراد به القرآن                           |              |
| والشرع، والقول الثاني أن المراد به أنهم كانوا يستهزئون بالعذاب الذي كان يخوفهم                               |              |
| الرسول بنزوله.                                                                                               |              |
| لم يبين المترجم هذه الإحالة في ترجمته فاكتفى ب"ce que" حيث كان فيها                                          |              |
| نوع من الصعوبة في فهم مالذي كانوا يستهزئون به، ولم يوحي السياق بذلك                                          |              |
| مثلما فعل في الآية الكريمة.                                                                                  |              |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد الرازي فخر الدين، تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج12، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، ط1، 1981، ص 172

<sup>172</sup> المرجع نفسه، ص

| قال تعالى: قُلْ سِيرُوا فِي الأرْضِ ثُمَّ انْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ (11) | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إحالة مقامية                                                                                    | نوع الإحالة  |
| «Dis : Allez sur la face de la terre voir ce qui est                                            | ترجمة        |
| arrivé aux négateurs. »P81                                                                      | "جون غروجون" |
| إحالة مقامية                                                                                    | نوع الإحالة  |
| الخطاب في قوله "قل" هو للنبي صلى الله عليه وسلم أي قل يا محمد لهؤلاء                            | التحليل      |
| المكذبين، ولقد ترجم "جون غروجون" هذا الفعل ترجمة حرفية "Dis" فتحققت                             |              |
| الإحالة كتحققها في الآية الكريمة.                                                               |              |

| قال تعالى: قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلْ لِلَّهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ             | الآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| لَيَجْمَعَنَّكُمُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُومِنُونَ |              |
| (12)                                                                                                                |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                  | نوع الإحالة  |
| «Dis: A qui sont les êtres des cieux et de la terre?                                                                | ترجمة        |
| Dis : A Dieu et il s'est prescrit la miséricorde. Oui,                                                              | "جون غروجون" |
| il vous réunira le jour de la résurrection, nul doute.                                                              |              |
| Mais ceux qui se perdent ne croient pas.» P81,82                                                                    |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                  | نوع الإحالة  |
| ضمير المخاطبين في قوله اليجمعنكم المجيل إلى الذين كفروا أو المحجوجين من                                             | التحليل      |
| المشركين، لأنهم المقصود من هذا القول من أوله $^{1}$ ، ولقد نقل المترجم هذه الإحالة                                  |              |
| باستخدام الضمير "VOUS"، حيث ضمن الترابط في ترجمته مع ما سبق.                                                        |              |

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 153

# الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| قال تعالى: وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (13) | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إحالة ضميرية قبلية                                                                        | نوع الإحالة  |
| «A <u>lui</u> sont les êtres du jour et de la nuit. <u>Il</u> entend                      | ترجمة        |
| et <u>il</u> sait » P82                                                                   | "جون غروجون" |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                        | نوع الإحالة  |
| الإحالات في قوله"له" و "هو" هي إلى الله عز وجل، أما المقابلات في الترجمة                  | التحليل      |
| فنجد أولا الضمير "lui" الذي كان من المناسب، في رأيي، أن يكتب مكانه                        |              |
| لفظ الجلالة مباشرة حتى يبين المترجم أكثر، ثم استعمل الضمير "il" في باقي                   |              |
| الإحالات إلى الله عز وجل.                                                                 |              |

| قال تعالى: قُل آيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَٰذَا             | الآية        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الْقُرْآنُ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ أَئِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللَّهِ آلِهَةً أُخْرَىٰ قُلْ لَا أَشْهَدُ |              |
| قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَٰهٌ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ (19)                                                |              |
| - في قوله "هذا" إحالة إشارية بعدية إلى "القرآن"                                                                              | نوع الإحالة  |
| - إحالة مقامية في حالة ضمائر المتكلم وضمائر المخاطبين.                                                                       |              |
| «Dis:Quel est le meilleur témoin? Dis: Dieu est                                                                              | ترجمة        |
| témoin entre vous et moi. Ce Coran m'été dévoilé                                                                             | "جون غروجون" |
| pour vous avertir vous et ceux qu'il atteindra. Est-                                                                         |              |
| ce que vous attesterez qu'il ya d'autres dieux à côté                                                                        |              |
| de Dieu? Dis : Moi je ne l'attesterai pas. Dis : Oui                                                                         |              |
| unique est Dieu et je ne réponds pas des dieux que                                                                           |              |
| vous ajoutez »P82                                                                                                            |              |
| - إحالة إشارية بعدية في "ce"                                                                                                 | نوع الإحالة  |
| - إحالة مقامية في حالة ضمائر المتكلم وضمائر المخاطبين.                                                                       |              |
| - في الحالة الأولى وافق المترجم الإحالة الإشارية في الآية الكريمة في قوله "هذا                                               | التحليل      |

| 14                                                                                                            |              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| القرآن"، حيث استخدم ضمير إشارة"ce" (pronom démonstratif) القرآن"، حيث استخدم ضمير                             |              |
| المحيل إلى "Coran" أي "القرآن".                                                                               |              |
| - ضمائر المتكلم في الآية الكريمة في قوله: "بيني، إليّ، أشهد، إنّني" تحيل إلى                                  |              |
| النبي صلى الله عليه وسلم، بينما ضمائر المخاطبين تحيل إلى رؤساء مكة حيث إن                                     |              |
| سبب نزول الآية هو أن هؤلاء قالوا: يا محمد ما نرى أحدا مصدقك بما تقول،                                         |              |
| وقد سألنا عنك اليهود و النصاري فزعموا أن ليس عندهم ذكرك ولا صفتك فأرنا                                        |              |
| من يشهد أنك رسول الله. فنزلت هذه الآية التي تبين المحاورة بينهم .                                             |              |
| وافق المترجم هذه الإحالات بتوظيف ضمائر المتكلم "moi,m', Moi, je"                                              |              |
| وضمير المخاطبين"VOUS" المكرر في الترجمة، مما أضفى الاتساق و الاستمرارية في                                    |              |
| المعنى لأن الإحالات في نص الترجمة تحققت كتحققها في الآية الكريمة.                                             |              |
| قال تعالى: الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ الَّذِينَ خَسِرُوا | الآية        |
| أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (20)                                                                      |              |
| إحالة مقامية                                                                                                  | نوع الإحالة  |
| «Ceux qui ont reçu le livre <u>le</u> connaissent comme                                                       | ترجمة        |
| ils connaissent leurs fils. Mais ceux qui se perdent                                                          | "جون غروجون" |
| ne croient pas.» P82                                                                                          |              |
| إحالة مقامية                                                                                                  | نوع الإحالة  |
| «"الذين آتيناهم الكتاب"يعني اليهود والنصاري يعرفون رسول الله صلى الله عليه                                    | التحليل      |
| وسلم بحليته ونعته الثابت في الكتابين معرفة خالصة "كما يعرفون أبناءهم"» <sup>2</sup> ،                         |              |
| فضمير الغائب يحيل هنا إلى الرسول صلى الله عليه وسلم حسب                                                       |              |
| تفسير "الكشاف"، أما إذا انتقلنا إلى الترجمة فإنها لم تبين هذه الإحالة حيث إنه                                 |              |
| کان من المناسب مثلا، حسب رأیي، ذکر " connaissent le                                                           |              |
| prophète"أي الرسول، لكن المترجم ترجمة حرفية باستخدام الضمير                                                   |              |

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 166

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري، تفسير الكشاف، دار المعرفة، بيروت، ط $^{2}$ ، ط $^{2}$ 

| الحرفية | الترجمة | تنقله | أن | بالضرورة | ليس | الكريم | القرآن | في | المقام | يبينه | فما | ı"le"،   |
|---------|---------|-------|----|----------|-----|--------|--------|----|--------|-------|-----|----------|
|         |         |       |    |          |     |        |        |    |        |       |     | لمعانيه. |

| قال تعالى: وَمَنَ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ      | الآية        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الظَّالِمُونَ (21) وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَاؤُكُمُ الَّذِينَ |              |
| كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ (22)                                                                                            |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                   | نوع الإحالة  |
| «Ouoi de plus coupable que de forger un mensonge                                                                     | ترجمة        |
| contre Dieu ou de nier ses signes? Les coupables                                                                     | "جون غروجون" |
| n'auront pas le bonheur. »                                                                                           |              |
| «Le jour où nous <u>les</u> rassemblerons <u>tous</u> , nous                                                         |              |
| dirons à ceux qui ajoutent des dieux : Où sont les                                                                   |              |
| dieux que vous inventiez ? » P82                                                                                     |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                   | نوع الإحالة  |
| إن الضمير المنصوب في "نحشرهم" يعود إلى "من افترى على الله كذبا" أو إلى                                               | التحليل      |
| "الظالمون" إذ المقصود بذلك المشركون. وللتنبيه على أن الضمير عائد إلى المشركين                                        |              |
| و أصنامهم جيء بقوله "جميعا" ليدل على قصد الشمول، فإن شمول الضمير                                                     |              |
| لجميع المشركين لا يتردد فيه السامع حتى يحتاج إلى تأكيده باسم الإحاطة                                                 |              |
| والشمول 1.                                                                                                           |              |
| لقد استخدم المترجم كذلك كلمة "tous" بمعنى "جميعا" للدلالة على أن الضمير                                              |              |
| "les" يحيل إلى جميع "الظالمين" "les coupables" المقصود بهم "المشركون"                                                |              |
| qui ajoutent des dieux "، فوافق المترجم معنى الآية الكريمة.                                                          |              |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 173-174

| قال تعالى: وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوهِمُ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي              | الآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| آذَانِهِمْ وَقْرًا وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُومِنُوا كِمَا حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ |              |
| كَفَرُوا إِنْ هَٰذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ (25)                                                                  |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر جمع الغائبين                                                                                | نوع الإحالة  |
| - إحالة مقامية في قوله"يفقهوه"                                                                                            |              |
| «Certains t'écoutent, mais nous avons enveloppé                                                                           | ترجمة        |
| leur cœur pour qu'ils ne comprennent pas et                                                                               | "جون غروجون" |
| appesanti leurs oreilles. Et s'ils voient un signe, ils                                                                   |              |
| n'y croint pas. Quand ils viennent discuter, les                                                                          |              |
| incroyants disent: Ce ne sont que de vieilles                                                                             |              |
| histoires » P82                                                                                                           |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                        | نوع الإحالة  |
| - ضمائر جمع الغائبين تحيل إلى" الذين أشركوا"، أما «وحد الضمير في (يستمع)                                                  | التحليل      |
| حملا على لفظ (من)» <sup>1</sup>                                                                                           |              |
| استعمل المترجم "pronom indéfini" (certains)، وترجم "يستمع" ب                                                              |              |
| "يستمعون" (écoutent) أي بجمع الضمير، ثم استخدم (leur,ils,leurs)                                                           |              |
| نقلا للإحالات التي تعود على "الذين أشركوا"، ولقد كانت اختياراته مناسبة                                                    |              |
| حسب ما تتطلبه اللغة المترجم إليها.                                                                                        |              |
| - في الحالة الأخرى يحيل الضمير في قوله "يفقهوه" إلى القرآن الكريم وهو ما فهم                                              |              |
| من ذكر الاستماع، لكن المترجم لم ينقل هذه الإحالة فلم يبين بالتالي مالذي                                                   |              |
| فهموه بالضبط في قوله" ils ne comprennent pas "، مما يعني أن                                                               |              |
| سياق الترجمة لم يحقق هنا الاتساق المطلوب حسب النص المصدر.                                                                 |              |
|                                                                                                                           |              |

101 محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ج4، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1993، ص

# الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| قال تعالى: وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْأُوْنَ عَنْهُ وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ | الآية        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| (26)                                                                                                             |              |
| إحالة مقامية                                                                                                     | نوع الإحالة  |
| «Ils s'y opposent, ils s'en éloignent, mais ils ne                                                               | ترجمة        |
| perdent qu'eux-mêmes et ils ne s'en doutent                                                                      | "جون غروجون" |
| pas.»P82                                                                                                         |              |
| إحالة مقامية                                                                                                     | نوع الإحالة  |
| ذكر "ابن عاشور" في تفسيره أن الضميرين الجرورين يحيلان إلى القرآن الكريم، ولو                                     | التحليل      |
| أننا نجد في " تفسير الطبري " أن أهل التأويل قد اختلفوا في ذلك، فذكر من بين                                       |              |
| التأويلات «يعني ينهون الناس عن محمد أن يؤمنوا به، و"وينأون عنه" يعني:                                            |              |
| يتباعدون عنه.» أ.                                                                                                |              |
| أما في الترجمة فنجد استخدام الضميرين "y"و "en" إلا أنها كانت تحتاج إلى                                           |              |
| الشرح أكثر، في رأيي، لتبيين المحال إليه في الضميرين المذكورين.                                                   |              |

| قال تعالى: وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبُ بِآيَاتِ رَبِّنَا | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| وَنَكُونُ مِنَ الْمُومِنِينَ (27)                                                                                       |              |
| - إحالة مقامية في قوله "ترى"                                                                                            | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية قبلية في قوله "وقفوا"                                                                                    |              |
| «Si tu les voyais, quand ils seront dans le feu à dire :                                                                | ترجمة        |
| puissions_nous revenir sur terre! Nous n'irions plus                                                                    | "جون غروجون" |
| nier les signes de notre Seigneur, nous serions des                                                                     |              |
| croyants. »P82–83                                                                                                       |              |
| - إحالة مقامية في "tu"                                                                                                  | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية قبلية في "ils"                                                                                           |              |

أ أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، تفسير الطبري، ج11، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ط2، دت، ص 311

| - الخطاب هو للرسول صلى الله عليه وسلم في قوله "ولو ترى" ففي الخبر الواقع       | التحليل |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعده تسلية له عما تضمنه قوله "وهم ينهون عنه وينأون عنه" فإنه ابتدأ فعقبه بقوله |         |
| "وإن يهلكون إلا أنفسهم" ثم أردفه بتمثيل حالهم يوم القيامة 1.                   |         |
| - أما الضمير في قوله "وقفوا" يحيل إلى الذين أشركوا.                            |         |
| لقد وافق المترجم هذه الإحالات باستعمال الضمير "tu" الخاص بخطاب الرسول          |         |
| صلى الله عليه وسلم ثم الضمير "ils" الذي يحيل إلى المشركين، الأمر الذي          |         |
| أضفى اتساقا على ترجمته استنادا إلى اتساق النص المصدر.                          |         |

| قال تعالى: قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ اللَّهِ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَتْهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا | الآية        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| يَا حَسْرَتَنَا عَلَىٰ مَا فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَخْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمْ أَلَا سَاءَ مَا   |              |
| يَزِرُونَ (31)                                                                                                     |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر جمع الغائبين و ضمائر جمع المتكلمين                                                   | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية قبلية في قوله "فيها"                                                                                |              |
| «Ils seront perdus ceux qui nient la rencontre de                                                                  | ترجمة        |
| Dieu. Quand l'heure <u>les</u> surprendra, <u>ils</u> diront :                                                     | "جون غروجون" |
| Malheur à nous, nous n'y étions pas prêts. Mais ils                                                                |              |
| auront leur fardeau sur le dos et quel mauvais                                                                     |              |
| fardeau! »P83                                                                                                      |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر جمع الغائبين وضمائر جمع المتكلمين                                                    | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية قبلية في الضمير "y"                                                                                 |              |
| - إن ضمائر جمع الغائبين وضمائر جمع المتكلمين تحيل إلى "الذين كذبوا بلقاء                                           | التحليل      |
| الله"، وهم الذين حكي عنهم بقوله "وقالوا إن هي إلا حياتنا الدنيا" فكان                                              |              |
| مقتضى الظاهر الإضمار تبعا لقوله "ولو ترى إذ وقفوا على النار" وما بعده، بأن                                         |              |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 184

| يقال: قد خسروا، لكن عدل إلى الإظهار ليكون الكلام مستقلا وليبني عليه ما                                                      |              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| $^{1}$ في الصلة من تفصيل بقوله "حتى إذا جاءتهم الساعة بغتة "الخ                                                             |              |
| وافق "جون غروجون" هذه الإحالات في ترجمته باستخدام الضمائر ( ils, les,                                                       |              |
| (nous, leur، التي تحيل إلى نفس المحال إليه في الآية الكريمة أي "الذين كذبوا                                                 |              |
| بلقاء الله" (ceux qui nient la rencontre de Dieu)، فحقق                                                                     |              |
| المترجم بالتالي الترابط مع ترجمة معاني الآيات السابقة وكذا الاستمرارية في المعنى.                                           |              |
| - أما قوله "فيها" فإن الضمير هنا يحيل إلى الساعة أو الدنيا حيث جاء في تفسير                                                 |              |
| "الكشاف" أن« الضمير للحياة الدنيا، جيء بضميرها وإن لم يجر لها ذكر لكونها                                                    |              |
| معلومة، أو للساعة على معنى: قصرنا في شأنها وفي الإيمان بها» <sup>2</sup> ، أما في الترجمة                                   |              |
| فلقد أحال الضمير "y" إلى الساعة (l'heure) فتوافقت بالتالي الإحالات.                                                         |              |
| قال تعالى: وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعِبٌ وَلَارُّوا وَلَلدَّارُ الأَخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا | الآية        |
| تَعْقِلُونَ (32)                                                                                                            |              |
| <br>إحالة ضميرية قبلية                                                                                                      | نوع الإحالة  |
| «Cette vie n'est que plaisir et jeu, mais la demeure                                                                        | ترجمة        |
| dernière est meilleure pour qui est fidèle, ne le                                                                           | "جون غروجون" |
| comprendrez-vous pas ?»P83                                                                                                  |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                          | نوع الإحالة  |
| هناك التفات من الحديث بالغيبة عن الكفار إلى خطابهم مثلما يبين الضمير في                                                     | التحليل      |
| قوله "تعقلون"، ولقد وافق "جون غروجون" في ترجمته الآية الكريمة باستخدام ضمير                                                 |              |
| المخاطبين "VOUS".                                                                                                           |              |
|                                                                                                                             |              |

| نَ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيُحْزِنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكْذِبُونَكَ وَلَٰكِنَّ | قال تعالى     | الآية |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-------|
| بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ (33)                                                                 | الظَّالِمِينَ |       |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 189

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري، تفسير الكشاف، دار المعرفة، بيروت، ط $^{2}$ ، ط $^{2}$ 

| إحالة مقامية                                                               | نوع الإحالة  |
|----------------------------------------------------------------------------|--------------|
| «Certes, nous savons que leurs paroles <u>t</u> 'attristent,               | ترجمة        |
| mais ce n'est pas toi qu'ils démentent, ce sont les                        | "جون غروجون" |
| signes de Dieu qui récusent les coupables »P83                             |              |
| إحالة مقامية                                                               | نوع الإحالة  |
| أصبح الخطاب في قوله "ليحزنك" موجها إلى الرسول صلى الله عليه وسلم، ولقد     | التحليل      |
| وافق المترجم هذه الإحالة في الآية الكريمة، وذلك باستخدام الضمائر (te, toi) |              |
| التي تحيل بدورها إلى الرسول عليه الصلاة و السلام.                          |              |

| قال تعالى: وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللَّهَ قَادِرٌ عَلَىٰ أَنْ يُنَزِّلَ آيَةً | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (37)                                                                            |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                      | نوع الإحالة  |
| «Ils disent : Pourquoi ne lui est-il pas venu un signe                                                                  | ترجمة        |
| de son Seigneur? Dis: Dieu peut faire venir un                                                                          | "جون غروجون" |
| signe, mais la plupart ne <u>le</u> sav <u>ent</u> pas. »P83                                                            |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                      | نوع الإحالة  |
| هذه الآية جاءت كذلك في سياق إعراض الذين كفروا عن آيات الله ومجادلاتهم                                                   | التحليل      |
| العديدة، أما قوله "ولكن أكثرهم لا يعلمون" بمعنى «أنهم لا يعلمون أن الله قادر                                            |              |
| على أن ينزل تلك الآية، وأن صارفا من الحكمة يصرفه عن إنزالها»1، لكننا نجد                                                |              |
| في الترجمة إحالة أخرى أضافها المترجم باستعمال الضمير "le" وهي غير موجودة                                                |              |
| في الآية الكريمة، حيث تعود حسب السياق إلى "un signe" (أي آية) بمعنى                                                     |              |
| أن "أكثرهم لا يعلمون تلك الآية" لو ترجمنا عكسيا، وهنا قد خالف المترجم،                                                  |              |
| حسب رأيي، المعنى المقصود في هذه الآية الكريمة حسب تفسير "الكشاف".                                                       |              |

<sup>1</sup> الزمخشري، تفسير الكشاف، المرجع السابق، ص 326

| قال تعالى: وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأرْضِ وَلَا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ آمْثَالُكُمْ مَا | الآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ (38)                                 |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                            | نوع الإحالة  |
| «Pas une bête sur terre, pas un oiseau volant de ses                                                          | ترجمة        |
| ailes qui ne forment des nations comme vous. Nous                                                             | "جون غروجون" |
| les avons tous inscrits et <u>ils</u> seront rassemblés vers                                                  |              |
| leur Seigneur »P83                                                                                            |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                            | نوع الإحالة  |
| ذكر "ابن عاشور" أن من بين الأوجه في عودة الضميرين المبينين في الآية الكريمة                                   | التحليل      |
| أنهما عائدان إلى "دابة" و "طائر" باعتبار دلالتهما على جماعات الدواب والطير                                    |              |
| لوقوعهما في حيز حرف "من" المفيد للعموم في سياق النفي، أما الوجه الثاني فهو                                    |              |
| عودة هذه الضمائر إلى "أمم أمثالكم" أي أن الأمم كلها محشورة إلى الله تعالى أ،                                  |              |
| ولقد وافق "جون غروجون" هذه الإحالات في ترجمته باستخدام الضميرين                                               |              |
| "ils" و "leur" المحيلان إلى "des nations comme vous" فتحقق                                                    |              |
| الترابط و الاتساق.                                                                                            |              |

| قال تعالى: وَلَقَدَ ارْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَمٍ مِنْ قَبْلِكَ فَأَخَذْنَاهُمْ بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ | الآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| يَتَضَرَّعُونَ (42) فَلَوْلَا إِذْ جَاءَهُمْ بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَٰكِنْ قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ    |              |
| الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (43) فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمُ أَبْوَابَ كُلِّ   |              |
| شَيْءٍ حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ (44)                    |              |
| - إحالة مقامية في قوله "من قبلك"                                                                                    | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر جمع الغائبين                                                                          |              |
| «Oui, nous avons envoyé des messagers à des                                                                         | ترجمة        |
| nations précédentes et nous les avons frappées de                                                                   | "جون غروجون" |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 214

| malheurs et de malchances, peut-être allaient- ils                                               |             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| crier grâce.(42) Que n'ont-ils crié grâce devant nos                                             |             |
| rigueurs! Mais <u>leurs</u> cœurs étaient endurcis et le                                         |             |
| satan leur décorait leurs actes.(43) Quand ils                                                   |             |
| oubliaient l'avertissement, nous leur avons ouvert                                               |             |
| les portes de toutes les abondances et, quand ils en                                             |             |
| exultaient, nous les avons soudain emportés et ils                                               |             |
| furent au désespoir.(44) » P83-84                                                                |             |
| - لم ينقل المترجم هذه الإحالة في قوله "من قبلك"                                                  | نوع الإحالة |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر جمع الغائبين                                                       |             |
| - في هذا الخطاب إحالة إلى النبي صلى الله عليه وسلم-أي الأمم التي سبقت                            | التحليل     |
| قومه- لكن المترجم لم ينقلها حرفيا وإنما اكتفى بذكر الصفة " des nations                           |             |
| des nations " أي "الأمم السابقة" بدل أن يترجم "précédentes                                       |             |
| avant toi"، ومع ذلك فلقد نقلت ترجمته المقصود في قوله "أمم من قبلك".                              |             |
| - في الآية "40" التي سبقت هذه الآيات خطاب للمشركين فيه إنذار لهم بتوقع                           |             |
| العذاب في قوله عز وجل" قُل اَرَآيْتَكُمُ إِنَ اتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوَ اتَتْكُمُ السَّاعَةُ |             |
| أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ"، أما في هذه الآيات فتعقيب على ذلك           |             |
| الإنذار بالاستشهاد على وقوع العذاب بأمم من قبل، ليعلم هؤلاء أن تلك سنة                           |             |
| الله في الذين ظلموا بالشرك، وضمائر جمع الغائبين تحيل إلى هذه الأمم السابقة                       |             |
| في سياق تبيين حالهم وما وقع بهم بسبب ظلمهم، أما الإحالات في الترجمة فلقد                         |             |
| وافقت الآية الكريمة مع الأخذ بعين الاعتبار اختلاف اللغات، فاستخدم المترجم                        |             |
| des " التي تحيل كذلك من خلال سياق الترجمة إلى (les, ils, leur, leurs)                            |             |
| nations précédentes" أي "الأمم السابقة"، وبالتالي فلقد كانت هناك                                 |             |
| استمرارية في المعنى واتساق واضح لأن هذه الإحالات قد تحققت في الترجمة                             |             |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 226

## الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| ن د د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                             | ~.           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| قال تعالى: قُلَ اَرَآيْتُمُ إِنَ اَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَٰهٌ | الآية        |
| غَيْرُ اللَّهِ يَاتِيكُمْ بِهِ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ (46)                        |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                  | نوع الإحالة  |
| «Dis: Que vous en semble? si Dieu vous prend les                                                                    | ترجمة        |
| oreilles et les yeux et scelle vos cœurs, quel autre                                                                | "جون غروجون" |
| dieu que Dieu vous les rendra? Vois comme nous                                                                      |              |
| leur adressons les signes et ils s'en détournent »P84                                                               |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                  | نوع الإحالة  |
| الضمير المجرور بالباء يحيل إلى السمع و الأبصار و القلوب، على تأويلها بالمذكور                                       | التحليل      |
| فلذلك لم يقل بها. وهذا استعمال قليل في الضمير، ولكنه فصيح. وإيثاره هنا                                              |              |
| على أن يقول: "يأتيكم بها"، لدفع توهم عود الضمير إلى خصوص القلوب $^{1}$ ،                                            |              |
| ولقد وافق المترجم هذه الإحالة باستخدام الضمير "les" الذي جاء بصيغة الجمع                                            |              |
| باعتبار إحالته إلى "les oreilles, les yeux et les cœurs" أي                                                         |              |
| "السمع و الأبصار و القلوب" بما يناسب اللغة المترجم إليها، أما وروده بصيغة                                           |              |
| المفرد في الآية الكريمة فلقد سبق توضيحه وذلك حتى لا يتوهم القارئ عود                                                |              |
| الضمير إلى خصوص القلوب.                                                                                             |              |

| قال تعالى:وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا يَمَسُّهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (49)قُلْ لَا أَقُولُ   | الآية       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| كُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكٌ إِنَ اتَّبِعُ إِلَّا مَا |             |
| <br>يُوحَىٰ إِلَيَّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ (50)                         |             |
| - إحالة مقامية في ضمائر المتكلم                                                                                     | نوع الإحالة |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 235

| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر جمع المخاطبين                                   |              |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| «Mais ceux qui nient nos signes, le tourment les                              | ترجمة        |
| atteindra parce qu'ils ont été pervers(49) Dis : Non,                         | "جون غروجون" |
| vous dis-je, je n'ai pas les trésors de Dieu, je ne                           |              |
| connais pas l'insondable. Non, <u>vous</u> dis-je, je ne                      |              |
| suis pas un archange, mais je me conforme à ce qui                            |              |
| m'est dévoilé. Dis : Est-ce que l'aveugle et                                  |              |
| l'homme qui voit sont pareils? Réfléchissez                                   |              |
| donc.(50) »P84                                                                |              |
| - إحالة مقامية في ضمائر المتكلم                                               | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمير جمع المخاطبين                                    |              |
| المخاطب في قوله "قل" هو النبي صلى الله عليه وسلم أي قل يا محمد كما سبق        | التحليل      |
| توضيح ذلك في آيات سابقة ولقد وافقه "جون غروجون" باستعمال فعل الأمر            |              |
| "dis"، أما ضمائر الإحالة الأخرى فهي في سياق الجحادلة مع المشركين، وبالتالي    |              |
| فإن ضمائر المتكلم الظاهرة أو المستترة تحيل إلى الرسول صلى الله عليه وسلم، أما |              |
| ضمائر المخاطب فتحيل إلى "الذين كذبوا بآيات الله"، ولقد وافق المترجم هذه       |              |
| الإحالات باستخدام ضمائر المتكلم (je, me) المحيلة إلى الرسول صلى الله عليه     |              |
| وسلم، وضمير جمع المخاطبين (VOUS) المحيل إلى المشركين، مما انعكس إيجابيا       |              |
| على الاتساق في ترجمته.                                                        |              |
|                                                                               |              |

| قال تعالى: وَأَنْذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَىٰ رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٌّ وَلَا | الآية       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| شَفِيعٌ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ (51)                                                                                       |             |
| – إحالة ضميرية قبلية في قوله "به"                                                                                         | نوع الإحالة |
| - إحالة ضميرية قبلية في قوله "دونه"                                                                                       |             |
| « Ceux qui craignent d'être rassemblés vers leur                                                                          | ترجمة       |

| Seigneur, avertis-les ici qu'ils n'auront d'autre maî-                                     | "جون غروجون" |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| tre ni d'autre protecteur que <u>Dieu</u> . Peut-être                                      |              |
| seront-ils fidèles. » P84                                                                  |              |
| - إحالة إشارية "ici"                                                                       | نوع الإحالة  |
| - في الحالة الثانية تم ذكر المحال إليه مباشرة "Dieu"                                       |              |
| الضمير في قوله "به" يحيل إلى "ما يوحى إلي" وهو القرآن الكريم، لكن "جون الضمير في قوله "به" | التحليل      |
| غروجون" قد قابل هذه الإحالة في ترجمته باستخدام إحالة إشارية عن طريق ظرف                    |              |
| المكان"ici"، وهذا استخدام غير مناسب، في رأيي، حيث لم يبين المقصود من                       |              |
| الضمير في الآية الكريمة.                                                                   |              |
| الضمير في قوله "دونه" يحيل إلى الله عز وجل أي ليس لهم ولي ولا شفيع دون                     |              |
| الله سبحانه وتعالى، أما في الترجمة فنحد ذكرا مباشرا للمحال إليه باستخدام لفظ               |              |
| الجلالة المترجم ب "Dieu".                                                                  |              |

| قال تعالى: وَلَا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ | الآية        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| مِنْ حِسَاكِمِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ             |              |
| الظَّالِمِينَ (52)                                                                                                 |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                 | نوع الإحالة  |
| «Ne repousse pas ceux qui prient leur Seigneur                                                                     | ترجمة        |
| matin et soir et qui cherchent sa face. Tu n'es pas                                                                | "جون غروجون" |
| chargé de leur demander de compte pas plus qu'ils                                                                  |              |
| ne sont chargés de te demander de compte. Mais tu                                                                  |              |
| serais coupable de les repousser.»P84                                                                              |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                 | نوع الإحالة  |
| هناك اختلاف في إحالة ضمائر جمع الغائبين في قوله "حسابهم" و "عليهم"، فإما                                           | التحليل      |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 244

أنها تحيل إلى المشركين، والمعنى ما عليك من حساب المشركين من شيء. ولا حسابك على المشركين. وإنما الله هو الذي يدبر عبيده كما شاء وأراد. وإما أنها تحيل إلى الذين يدعون ربهم بالغداة و العشي، وهم الفقراء، وذلك أشبه بالظاهر. والدليل عليه أن الكناية في قوله "فتطردهم فتكون من الظالمين" عائدة لا محالة إلى هؤلاء الفقراء 1، أما الترجمة فكانت حرفية في نقل هذه الإحالات باستخدام الضمائر (les, leur) بما يناسب اللغة الفرنسية، ولو أن الإحالة إلى "الذين يدعون ربهم بالغداة و العشي" أقوى لتناسق الضمائر مع قوله "فتطردهم فتكون من الظالمين"، وهذا هو الظاهر كذلك في الترجمة باعتبار الضمير "les" في آخر Mais tu serais coupable de les " ترجمة معنى هذه الآية الكريمة "repousser

| قال تعالى: وَكَذَّلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لِيَقُولُوا أَهْؤُلَاءٍ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا | الآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ (53)                                                                    |              |
| إحالة إشارية مقامية                                                                                                 | نوع الإحالة  |
| «Nous les éprouvons ainsi les uns par les autres pour                                                               | ترجمة        |
| qu'ils disent : Dieu a-t-il choisi ceux-là pour les                                                                 | "جون غروجون" |
| combler de bienfaits? Mais Dieu connait ceux qui                                                                    |              |
| lui savent gré » P84                                                                                                |              |
| إحالة إشارية مقامية                                                                                                 | نوع الإحالة  |
| "هؤلاء" تحيل إلى المسلمين وذلك أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان غالب من                                             | التحليل      |
| اتبعه في أول بعثته ضعفاء الناس من الرجال والنساء والعبيد والإماء ولم يتبعه من                                       |              |

1 ينظر: محمد الرازي فخر الدين، تفسير الفخر الرازي، ج12، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، ط1، 1981، ص 248

| الأشراف إلا قليل، فكان مشركو قريش يسخرون بمن آمن من ضعفائهم ويعذبون        |  |
|----------------------------------------------------------------------------|--|
| من يقدرون عليه منهم وكانوا يقولون أهؤلاء من الله عليهم من بيننا؟ أ، أما في |  |
| الترجمة فلقد كان نفس الاستعمال باستخدام ما يقابل "هؤلاء" وهو ضمير          |  |
| الإشارة "ceux" المحيل إلى المسلمين الذين كانوا محل استصغار من مشركي        |  |
| قریش.                                                                      |  |

| قال تعالى: قُلْ إِنِّي نُمُيتُ أَنَ اَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ قُلْ لَا أَتَّبِعُ أَهْوَاءَكُمْ | الآية        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| قَدْ ضَلَلْتُ إِذًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ (56)                                                             |              |
| إحالة مقامية                                                                                                         | نوع الإحالة  |
| «Dis: il m'est interdit d'adorer <u>les dieux</u> que vous                                                           | ترجمة        |
| priez à côté de Dieu. Dis : je ne suivrai pas vos                                                                    | "جون غروجون" |
| passions car je m'égarerais, je ne serais plus guidé»                                                                |              |
| P84-85                                                                                                               |              |
| تم ذكر المحال إليه مباشرة "les dieux"                                                                                | نوع الإحالة  |
| الإحالة في قوله "الذين" هي «للأصنام التي كانوا يدعونها من دون الله حيث                                               | التحليل      |
| أجري عليها اسم الموصول الموضوع للعقلاء لأنهم عاملوهم معاملة العقلاء فأتى                                             |              |
| لهم بما يحكي اعتقادهم» <sup>2</sup> ، أما في الترجمة فنجد المحال إليه مبينا مباشرة " les                             |              |
| dieux أي أن المترجم قد تصرف في ترجمته قصد الإيضاح و الشرح، كما أن                                                    |              |
| ذلك المعنى الذي يضيفه اسم الموصول المحيل إلى "الأصنام" في الآية الكريمة لا                                           |              |
| ينقله المقابل لكلمة "الذين" في اللغة الفرنسية وهو "ceux"، وذلك نظرا                                                  |              |
| لاختلاف اللغات، وبمذا التصرف استطاع المترجم أن يحقق اتساق المعنى.                                                    |              |

1 ينظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج2، دار المعرفة، بيروت، ط1، 1986، ص 140

<sup>2</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 262

| قال تعالى: قُلْ إِنِّ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَكَذَّبْتُمْ بِهِ مَا عِنْدِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ إِن | الآية        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ يَقُصُّ الْحُقَّ وَهُوَ خَيْرُ الْفَاصِلِينَ (57)                                     |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في قوله "كذبتم به"                                                                        | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية مقامية في قوله "تستعجلون به"                                                                    |              |
| «Dis : je me fonde sur une preuve de mon Seigneur                                                              | ترجمة        |
| et vous dites que c'est un mensonge. Je n'ai pas là                                                            | "جون غروجون" |
| ce dont vous avez hâte: le jugement n'est qu'à                                                                 |              |
| Dieu. Il en décide selon la vérité, il est celui qui                                                           |              |
| tranche le mieux » P85                                                                                         |              |
| – إحالة إشارية قبلية في "c'est un mensonge "                                                                   | نوع الإحالة  |
| - إحالة إشارية مقامية في "ce dont"                                                                             |              |
| - الضمير في قوله "كذبتم به" يحيل إلى "البينة" لأنها في معنى البيان، وقيل: يعود                                 | التحليل      |
| على الرب، أي كذبتم بربي لأنه جرى ذكره. وقيل: بالعذاب. وقيل: بالقرآن $^1$ ،                                     |              |
| أما في الترجمة فنجد أن أداة الإحالة قد غيرت إلى ضمير الإشارة "ce" المحيل إلى                                   |              |
| "preuve" بما يضمن الاتساق ويناسب الأسلوب في اللغة المترجم إليها.                                               |              |
| - المحال إليه في قوله "ما تستعجلون به" هو «العذاب لأنهم كانوا لفرط تكذيبهم                                     |              |
| يستعجلون نزوله استهزاءا» <sup>2</sup> ، أما في الترجمة فلقد غيرت أداة الإحالة إلى ضمير                         |              |
| الإشارة "ce" بما يناسب اللغة المترجم إليها.                                                                    |              |

| قال تعالى: وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا  | الآية |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَاتِ الأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي |       |
| كِتَابٍ مُبِينٍ (59)                                                                                                 |       |

<sup>1</sup> ينظر: محمد بن احمد الأنصاري القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج6، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، دط، 1938، ص 438

 $<sup>^2</sup>$  المرجع نفسه، ص

| إحالة ضميرية قبلية                                                          | نوع الإحالة  |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------------|
| «Il a les clés de l'insondable, il est le seul à les                        | ترجمة        |
| connaitre. Il sait ce qui est sur terre et en mer »P85                      | "جون غروجون" |
| إحالة ضميرية قبلية                                                          | نوع الإحالة  |
| الضمائر المبينة في الآية الكريمة تحيل إلى الله عز وجل، ولقد حقق المترجم هذه | التحليل      |
| الإحالات في ترجمته باستعمال الضمير "il"، مما أدى إلى الاستمرارية في المعنى  |              |
| وإلى ضمان الترابط و الاتساق.                                                |              |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ | الآية        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| لِيُقْضَىٰ أَجَلُ مُسَمَّى ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (60)           |              |
| - إحالة مقاميه في قوله "يتوفاكم"                                                                                     | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية قبلية في قوله "فيه"                                                                                   |              |
| «La nuit il vous rappelle. Le jour il sait ce que vous                                                               | ترجمة        |
| faites. Le jour, il vous ressuscite pour accomplir le                                                                | "جون غروجون" |
| temps fixé. Vous retournerez à lui et il vous                                                                        |              |
| montrera vos actes. » P85                                                                                            |              |
| – إحالة مقامية في "Vous"                                                                                             | نوع الإحالة  |
| - في الحالة الثانية تم ذكر المحال إليه " le jour"                                                                    |              |
| $-$ «الخطاب في قوله "يتوفاكم" هو للكفرة» $^{1}$ ، ولقد وافق المترجم هذه الإحالة                                      | التحليل      |
| باستخدام الضمير "VOUS".                                                                                              |              |
| - أما الإحالة في قوله "يبعثكم فيه" أي في النهار، لكن هذه الإحالة لم يترجمها                                          |              |
| "جون غروجون" حيث ذكر المحال إليه أولا "le jour" ثم ترجم معنى "يبعثكم"                                                |              |
| مباشرة.                                                                                                              |              |

<sup>1</sup> الزمخشري، تفسير الكشاف، المرجع السابق، ص 331

| قال تعالى: وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الْمَوْتُ تَوَفَّتْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ (61)                                                |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                          | نوع الإحالة  |
| «Il est maitre absolu de ses esclaves. Il vous envoie                                                       | ترجمة        |
| des gardes et, quand l'un de vous meurt, nos                                                                | "جون غروجون" |
| envoyés <u>le</u> reçoivent, ils n'y manquent pas. » P85                                                    |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                          | نوع الإحالة  |
| «علق فعل التوفي بضمير "أحدكم" الذي هو في معنى الذات. والمقصود تعليق                                         | التحليل      |
| الفعل بحال من أحوال أحدكم المناسب للتوفي، وهو الحياة، أي توفت حياته                                         |              |
| وختمتها، وذلك بقبض روحه» 1.                                                                                 |              |
| نجد في الترجمة استعمال الضمير "le" المحيل إلى " l'un de vous " وهو                                          |              |
| استعمال موافق للآية الكريمة مما ضمن الترابط و الاتساق في هذه الترجمة.                                       |              |

| قال تعالى: قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَئِنَ       | الآية        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| اَجْمَيْتَنَا مِنْ هَٰذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (63) قُلِ اللَّهُ يُنْجِيكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبٍ |              |
| ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ (64)                                                                                      |              |
| - إحالة مقامية في قوله " يُنَجِّيكُمْ "                                                                              | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية قبلية قي قوله "منها"                                                                                  |              |
| «Dis : Qui donc vous sauve des ténèbres de la terre                                                                  | ترجمة        |
| et de la mer et qui priez-vous alors avec humilité et                                                                | "جون غروجون" |
| en secret? Certes, si cette foi il nous sauve, nous lui                                                              |              |
| saurons gré. (63) Dis : Dieu vous en sauvera comme                                                                   |              |
| des autres malheurs et pourtant vous lui ajouterez                                                                   |              |
| des dieux.(64) » P85                                                                                                 |              |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج7، المرجع السابق، ص 279

| – إحالة مقامية في "VOUS"                                                     | نوع الإحالة |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| - إحالة ضميرية قبلية في "en"                                                 |             |
| - الخطاب في قوله " يُنَجِّيكُمْ " هو للمشركين باعتبار قوله "ثم أنتم تشركون"، | التحليل     |
| ولقد وافق المترجم هذه الإحالة باستخدام الضمير "VOUS" المحيل إلى المشركين     |             |
| et pourtant vous lui ajouterez des dieux." كذلك باعتبار                      |             |
| - الضمير في قوله "منها" يحيل إلى "الظلمات"، ولقد نقله المترجم باستخدام       |             |
| الضمير "en" المناسب في هذه الحالة باعتبار أن هذا الضمير يعوض ما يسبق ب       |             |
| "de" في حالة الذكر، فنقول مثلا هنا في حالة عدم وجود "en" : "de"              |             |
| "vous sauvera <u>des</u> ténèbres                                            |             |

| قال تعالى: وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ (66) | الآية        |
|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إحالة ضميرية مقامية                                                                      | نوع الإحالة  |
| «Ton peuple dit que <u>c'est</u> un mensonge alors que                                   | ترجمة        |
| c'est la vérité. Réponds: je n'ai pas à vous                                             | "جون غروجون" |
| protéger. » P85                                                                          |              |
| إحالة إشارية مقامية                                                                      | نوع الإحالة  |
| الضمير في قوله "به" راجع إلى "العذاب" وقيل "القرآن" ، أما في الترجمة فلقد                | التحليل      |
| غيرت أداة الإحالة إلى ضمير الإشارة "ce" بما يضمن الاتساق ويناسب                          |              |
| الأسلوب في اللغة المترجم إليها.                                                          |              |

| قال تعالى: وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّىٰ يَخُوضُوا فِي            | الآية |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ |       |
| (68)                                                                                                                |       |

<sup>1</sup> ينظر: الزمخشري، تفسير الكشاف، المرجع السابق، ص 332

| إحالة بعدية في قوله "الذين"                                                 | نوع الإحالة  |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------------|
| «Quand tu <u>les</u> vois discuter nos versets, écarte-toi                  | ترجمة        |
| jusqu'à ce qu'ils discutent d'autre chose. »P85                             | "جون غروجون" |
| إحالة ضميرية مقامية                                                         | نوع الإحالة  |
| يقول ابن عاشور في تفسيره أن «العدول عن الإتيان بالضمير إلى الإتيان بالاسم   | التحليل      |
| الظاهر وهو اسم الموصول، فلم يقل: وإذا رأيتهم فأعرض عنهم، يدل على أن         |              |
| الذين يخوضون في الآيات فريق خاص من القوم الذين كذبوا بالقرآن أو بالعذاب.    |              |
| فعموم القوم أنكروا وكذبوا دون خوض في آيات القرآن، فأولئك قسم» أ، فإذا       |              |
| أخذنا بهذا المعنى فإن المترجم لم يبينه بسبب استخدام الضمير "les" المحيل إلى |              |
| عموم المشركين وليس قسما معينا منهم، وهذا ما يفهم من سياق الترجمة.           |              |

| قال تعالى: وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَمُوًا وَغَرَّتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَذَكِّر بِهِ أَنْ | الآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ وَإِنْ تَعْدِلْ كُلَّ عَدْلٍ         |              |
| لَا يُوخَذْ مِنْهَا أُولَٰئِكَ الَّذِينَ أُبْسِلُوا بِمَا كَسَبُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ الِيمُ بِمَا     |              |
| كَانُوا يَكْفُرُونَ (70)                                                                                                  |              |
| - إحالة ضميرية مقامية في قوله "وذكر به"                                                                                   | نوع الإحالة  |
| - إحالة إشارية قبلية في قوله "أولئك"                                                                                      |              |
| «Laisse ceux qui prennent leur religion pour un jeu                                                                       | ترجمة        |
| et un amusement. Cette vie les trompe. Avertis-les                                                                        | "جون غروجون" |
| ici, qu'ils n'aillent pas à leur perte par leurs actes,                                                                   |              |
| car ils n'auront d'autre maître ni d'autre protecteur                                                                     |              |
| que, toute compensation sera refusée. Ceux qui                                                                            |              |
| vont à leur perte par leurs actes, ils auront le                                                                          |              |
| breuvage bouillant et l'affreux tourment pour avoir                                                                       |              |

1 محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج7، المرجع السابق، ص 288

| été infidèles. » P85-86                                                            |             |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| - إحالة إشارية مقامية في "ici"                                                     | نوع الإحالة |
| – إحالة إشارية قبلية في "ceux"                                                     |             |
| - الضمير الجحرور في "وذكر به" «عائد على القرآن لأن التذكير هو التذكير بالله        | التحليل     |
| وبالبعث وبالنعيم وبالعذاب. وذلك إنما يكون بالقرآن فيعلم السامع أن ضمير             |             |
| الغيبة يرجع إلى ما في ذهن المخاطب من المقام $^1$ ، أما في الترجمة فلم يبين المترجم |             |
| المترجم تماما أن المحال إليه هو القرآن الكريم، حيث أبدل أداة الإحالة الضميرية      |             |
| إلى أداة إشارة باستخدام ظرف المكان "ici" بمعنى "هنا" وهو استعمال غير               |             |
| مناسب، حسب رأيي، باعتبار أننا لم نفهم من خلاله أن المحال إليه هو القرآن            |             |
| الكريم كما فهمنا ذلك من الآية الكريمة.                                             |             |
| - الإشارة في قوله "أولئك" تحيل إلى "الذين اتخذوا دينهم لعبا ولهوا"، ولقد وافق      |             |
| المترجم هذه الإحالة باستخدام نفس الأداة وهي ضمير الإشارة "Ceux" بمعنى              |             |
| "أولئك".                                                                           |             |

| قال تعالى: قُلَ انَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ | الآية        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إِذْ هَدَانَا اللَّهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى    |              |
| الْهُدَى الْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (71)           |              |
| - إحالة ضميرية مقامية                                                                                                 | نوع الإحالة  |
| «Dis: prierons-nous en face de Dieu des dieux qui                                                                     | ترجمة        |
| ne peuvent ni servir ni nuire. Quand Dieu <u>nous</u> a                                                               | "جون غروجون" |
| guidés reviendrons-nous en arrière comme celui                                                                        |              |
| que les satans détraquent sur la terre. Il s'égare bien                                                               |              |
| que ses compagnons lui crient : viens avec nous.                                                                      |              |
| Dis : Le chemin de Dieu est le chemin. On nous a                                                                      |              |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 296

| donné ordre de nous soumettre au Seigneur des                                  |             |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| mondes. »P86                                                                   |             |
| إحالة ضميرية مقامية                                                            | نوع الإحالة |
| ضمائر المتكلم الظاهرة والمستترة بمعنى "نحن" تحيل إلى جميع المسلمين «لأن الكلام | التحليل     |
| من الرسول صلى الله عليه وسلم عن نفسه وعن المسلمين كلهم» أ، ولقد تحققت          |             |
| تحققت هذه الإحالات في الترجمة كتحققها في الآية الكريمة بما يتناسب مع           |             |
| أسلوب اللغة الفرنسية كما هو مبين في نص ترجمة معاني هذه الآية الكريمة، مما      |             |
| ضمن الترابط والاتساق.                                                          |             |

| قال تعالى: وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّيَ أَرَاكُ وَقَوْمَكَ فِي | الآية        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ضَلَالٍ مُبِينٍ (74)                                                                                               |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                 | نوع الإحالة  |
| «Quand Abraham disait à son père Azar : Prendras-                                                                  | ترجمة        |
| tu des idoles pour dieux? je vous vois, toi et ton                                                                 | "جون غروجون" |
| peuple, dans une erreur évidente »P86                                                                              |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                 | نوع الإحالة  |
| ضمائر المخاطب هنا تحيل إلى آزر في كلامه مع إبراهيم عليه السلام، ولقد                                               | التحليل      |
| تحققت هذه الإحالات كذلك في الترجمة بتوظيف (vous, toi, ton)، إلا                                                    |              |
| أن الملاحظ هو أن المترجم قد أضاف ضميرا آخر هو "toi" لم يؤثر في السياق                                              |              |
| وهو فقط من باب الالتزام بأسلوب اللغة المترجم إليها حسب مقام الخطاب.                                                |              |

| قال تعالى: فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَىٰ كَوْكَبًا قَالَ هَٰذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ       | الآية |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| الاَفِلِينَ (76) فَلَمَّا رَأَى الْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَٰذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ كُمْ يَهْدِنِي رَبِّي |       |

1 محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 300

| لَأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِّينَ(77) فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَٰذَا رَبِّي هَٰذَا أَكْبَرُ |              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ (78)                                           |              |
| - إحالة إشارية قبلية في قوله "هذا" في الحالات الأربعة                                                               | نوع الإحالة  |
| «Quand la nuit se déploya sur lui, il vit un astre. Il                                                              | ترجمة        |
| dit: c'est mon Seigneur. Et quand cet astre                                                                         | "جون غروجون" |
| disparut, il dit: je n'aimerai pas ceux qui                                                                         |              |
| disparaissent(76) Quand il vit le lever de la lune, il                                                              |              |
| dit : c'est mon Seigneur. Mais quand elle disparut,                                                                 |              |
| il dit: Si mon Seigneur ne me guide pas je serai                                                                    |              |
| parmi les égarés.(77) Quand il vit se lever le soleil, il                                                           |              |
| dit: c'est mon Seigneur, car c'est plus grand. Mais                                                                 |              |
| quand le soleil disparut, il dit : Mon peuple, je ne                                                                |              |
| réponds pas des dieux que vous ajoutez(78) P86                                                                      |              |
| - إحالة إشارية قبلية في "ce" في الحالات الأربعة                                                                     | نوع الإحالة  |
| - قبل تحديد هذه الإحالات لا بد من التأكيد على أن «قول إبراهيم عليه السلام                                           | التحليل      |
| لما رأى النيرات "هذا ربي" هو مناظرة لقومه واستدراج لهم، وأنه كان موقنا بنفي                                         |              |
| الميتها $^{1}$ ، أما اسم الإشارة "هذا" فهو يحيل إلى "الكوكب" في الآية 76، ثم إلى الميتها                            |              |
| "القمر" في الآية 77، ثم إلى "الشمس" في الآية 78، وأما قوله في "الشمس"                                               |              |
| "هذا ربي هذا أكبر" مع أنها مؤنثة، ولم يقل "هذه" لوجوه: أحدها: أن الشمس                                              |              |
| بمعنى الضياء و النور، فحمل اللفظ على التأويل فذكر، وثانيها: أراد هذا الطالع                                         |              |
| أو هذا الذي أراه، وثالثها: المقصود منه رعاية الأدب، وهو ترك التأنيث عند ذكر                                         |              |
| اللفظ الدال على الربوبية <sup>2</sup> ، أما في الترجمة فلقد تحققت هذه الإحالات باستعمال                             |              |

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

² ينظر: محمد الرازي فخر الدين، تفسير الفخر الرازي، ج13، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، ط1، 1981،

## الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| ضمير الإشارة "ce" (مجيئه بهذا الشكل "c'" هو لبداية الفعل "est" بحرف العلة |  |
|---------------------------------------------------------------------------|--|
| "voyelle") الذي أحال كذلك إلى "un astre" ثم"                              |  |
| lune" ثم "le soleil"، مما أضفى اتساقا و ترابطا في هذه الترجمة.            |  |

| قال تعالى: وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمُ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ | الآية                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالأَمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (81)                         |                        |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                     | نوع الإحالة            |
| «Craindrais-je les dieux que vous ajoutez quand                                                                        | ترجمة                  |
| vous ne craignez pas d'ajouter à Dieu des dieux                                                                        | "جون غروجون"           |
| qu'il n'autorise pas? Quel est le parti le plus sûr?                                                                   |                        |
|                                                                                                                        |                        |
| Le savez-vous? » P86                                                                                                   |                        |
| Le savez- <u>vous</u> ? » P86 إحالة ضميرية قبلية                                                                       | نوع الإحالة            |
|                                                                                                                        | نوع الإحالة<br>التحليل |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                     | ,                      |
| إحالة ضميرية قبلية تحيل ضمائر الخطاب المبينة في الآية الكريمة إلى قوم إبراهيم عليه السلام من                           | ,                      |

| قال تعالى: أُولِٰفِكَ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ وَالْخُكُمَ وَالنَّبُوءَةَ فَإِنْ يَكْفُرْ كِمَا هُؤُلَاءٍ | الآية        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| فَقَدْ وَكَلْنَا كِمَا قَوْمًا لَيْسُوا كِمَا بِكَافِرِينَ (89)                                                    |              |
| - إحالة إشارية قبلية في قوله "أولئك"                                                                               | نوع الإحالة  |
| - إحالة ضميرية قبلية في قوله "بما"                                                                                 |              |
| - إحالة إشارية مقامية في قوله "هؤلاء"                                                                              |              |
| «Voilà ceux à qui nous avons confié le livre,                                                                      | ترجمة        |
| l'illumination et la prophétie.Si maintenant <u>leur</u>                                                           | "جون غروجون" |

| descendance n'y croit pas, nous les confierons à un                                  |             |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| <u> </u>                                                                             |             |
| peuple qui ne les nie pas. » P87                                                     |             |
| -إحالة إشارية قبلية في "ceux"                                                        | نوع الإحالة |
| – إحالة ضميرية قبلية في "y"                                                          |             |
| - الإحالة في قوله "هؤلاء" قابلها المترجم بذكر المحال إليه " leur                     |             |
| "descendance                                                                         |             |
| -إن المشار إليهم في قوله "أولئك" هم الأنبياء المعينون بأسمائهم و المذكورون           | التحليل     |
| إجمالا في قوله "ومن آبائهم وذرياتهم وإخوانهم"، وجيء باسم الإشارة لزيادة              |             |
| الاعتناء بتمييزهم وإخطار سيرتهم في الأذهان¹، أما في الترجمة فلقد تحققت هذه           |             |
| الإحالة باستخدام ضمير الإشارة "ceux"، كما تحقق المقصود منها-بزيادة                   |             |
| الاعتناء بتمييزهم- وذلك بما أضافه المترجم إلى اسم الإشارة أي كلمة "voilà"،           |             |
| الأمر الذي أدى إلى الاقتراب أكثر من معنى الآية الكريمة.                              |             |
| - الضمير في قوله "بما" يحيل إلى الكتاب و الحكم و النبوءة، ولقد نقل المترجم           |             |
| هذه الإحالة باستعمال الضمير "y" المناسب للأسلوب و المحيل كذلك إلى " le               |             |
| "livre, l'illumination et la prophétie.                                              |             |
| - إن الإشارة في قوله "هؤلاء" تحيل إلى المشركين من أهل مكة <sup>2</sup> ، ولقد قابلها |             |
| المترجم بذكر المحال إليه مباشرة وهو " leur descendance " أي "ذرياتهم"                |             |
| إلا أنه لم يبين المقصود بالضبط وهم "مشركو قريش" فأخل بالتالي، حسب رأيي،              |             |
| في نقل حقيقة هذه الإحالة.                                                            |             |

| قال تعالى: وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِنْ شَيْءٍ قُلْ           | الآية |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| مَنَ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِلنَّاسِ جَعْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا          |       |
| وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلَا آبَاؤُكُمْ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ |       |

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج $^{7}$ ، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

 $<sup>^2</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص  $^2$ 

| يَلْعَبُونَ (91)                                                              |              |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إحالة مقامية في جميع الضمائر المبينة                                          | نوع الإحالة  |
| « <u>Ils</u> ne mesurent pas Dieu à sa mesure quand <u>ils</u>                | ترجمة        |
| disent: Dieu ne révèle rien à un homme.                                       | "جون غروجون" |
| Demande : Qui a donc révélé à Moïse le livre qui                              |              |
| éclaire et qui guide, et que vous écrivez sur                                 |              |
| parchemin pour le montrer un peu et le cacher                                 |              |
| beaucoup, et qui vous enseigne ce que ni vous ni                              |              |
| vos pères ne saviez ? Réponds : Dieu. Et laisse-les                           |              |
| s'amuser aux discussions. » P 87                                              |              |
| إحالة مقامية في جميع الضمائر المبينة                                          | نوع الإحالة  |
| إن الإحالة في ضمائر جمع الغائبين هي إما "لليهود" أو "لقريش" ، وهذه            | التحليل      |
| الإحالات قد تم نقلها نقلا حرفيا من طرف المترجم بما يقابل هذه الضمائر في       |              |
| اللغة الفرنسية وهما الضميران "ils" و "les"، أما المخاطب في قوله "وعلمتم ما    |              |
| لم تعلموا أنتم ولا آباؤكم" هم "اليهود" أو "من آمن من قريش"2، أما الترجمة فلقد |              |
| فلقد جاءت موافقة لاستعمال أسلوب الخطاب في هذا الموضع من الآية الكريمة         |              |
| عن طريق استخدام المترجم لضمير جمع المخاطبين "VOUS"، فكانت ترجمة معنى          |              |
| هذه الآية متسقة حسب اتساق النص المصدر.                                        |              |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا             | الآية |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <br>مِنْهُ خَضِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِنَ |       |
|                                                                                                                            |       |
| ذَٰلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُومِنُونَ (99)                                                                                |       |

<sup>1</sup> ينظر: الزمخشري، تفسير الكشاف، المرجع السابق، ص 336

 $<sup>^2</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص  $^2$ 

| וון וויי פור בי בין. וויין | 711 311 6 :  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| - إحالة ضميرية قبلية في قوله "وهو" و "أخرجنا"                                                                  | نوع الإحالة  |
| <ul> <li>إحالة ضميرية قبلية في قوله "به"</li> </ul>                                                            |              |
| – إحالة ضميرية قبلية في قوله "منه"                                                                             |              |
| - إحالة إشارية قبلية في قوله "ذلكم"                                                                            |              |
| «Il a fait descendre l'eau du ciel. Nous suscitions                                                            | ترجمة        |
| ainsi la germination des plantes, et nous <u>en</u>                                                            | "جون غروجون" |
| suscitions la verdure où naissent les grains                                                                   |              |
| agglomérés et, de la spathe du palmier, les régimes                                                            |              |
| de dattes qui pendent. Et des jardins de vignes, des                                                           |              |
| oliviers, des grenadiers mêlés et différents.                                                                  |              |
| Regardez leurs fruits, quand ils donnent, et leur                                                              |              |
| maturation. Oui, ce sont des signes pour un peuple                                                             |              |
| croyant » P88                                                                                                  |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في "il" و "nous"                                                                          | نوع الإحالة  |
| - لم ينقل المترجم الإحالة في قوله "به"                                                                         |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في الضمير "en"                                                                            |              |
| - إحالة إشارية قبلية في "ce"                                                                                   |              |
| - يحيل كل من ضمير الغائب في قوله "وهو" وضمير المتكلم في قوله "أخرجنا"                                          | التحليل      |
| إلى الله عز وجل، ولقد عدل عن ضمير الغيبة إلى ضمير المتكلم على طريقة                                            |              |
| الالتفات $^{1}$ ، أما الترجمة فلقد بينت هذا الأسلوب باستخدام ضمير الغائب " $1$ " ثم                            |              |
| ضمير المتكلم "nous" و اللذان يحيلان كذلك إلى الله عز وجل.                                                      |              |
| - إن الضمير المحرور بالباء في قوله "به" يحيل إلى "ماء"، أما في الترجمة فنجد أن                                 |              |
| المترجم قد عبر مباشرة باستعمال كلمة "ainsi" والتي تعني "نتيجة لذلك"، ومن                                       |              |
| هنا فإنه لم ينقل الإحالة في قوله "به" مما أثر على نقل المقصود بأكمله.                                          |              |
|                                                                                                                |              |

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 398

| - إن الضمير المحرور بمن يحيل إلى "نبات" وهو ما نقله المترجم باستخدام الضمير |  |
|-----------------------------------------------------------------------------|--|
| "en" المناسب لهذا المقام و المحيل كذلك إلى "des plantes".                   |  |
| - إن الإشارة في قوله "ذلكم" هي إلى المذكور من بداية الآية الكريمة إلى قوله  |  |
| "وينعه"، ولقد استعمل "جون غروجون" ضمير الإشارة "ce" نقلا لهذه الإحالة،      |  |
| الأمر الذي ربط نماية الترجمة ببدايتها في ترجمة معنى هذه الآية الكريمة.      |  |

| قال تعالى: وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَّقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ | الآية        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ (100)                                                                   |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                               | نوع الإحالة  |
| « <u>Ils</u> ajoutent à Dieu des djinns qu'il a créés.Ils lui                                                    | ترجمة        |
| inventent des fils et des filles, sans savoir. Mais,                                                             | "جون غروجون" |
| gloire à lui! il est sublime plus qu'ils ne le                                                                   |              |
| fond. »P88                                                                                                       |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                               | نوع الإحالة  |
| إن الضمير المرفوع في قوله "جعلوا" يحيل إلى "وكذب به قومك"، باعتبار أنه                                           | التحليل      |
| انتقال إلى ذكر شرك آخر من شرك العرب وهو جعلهم الجن شركاء لله في عبادتهم                                          |              |
| كما جعلوا الأصنام شركاء له في ذلك $^{1}$ ، أما في الترجمة فلقد قوبلت هذه الإحالة                                 |              |
| باستعمال ضمير جمع الغائبين "ils" بما يناسب اللغة المترجم إليها.                                                  |              |

| قال تعالى: وَكَذَٰلِكَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ وَلِيَقُولُوا دَرَسْتَ وَلِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (105) | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إحالة ضميرية مقامية                                                                                         | نوع الإحالة  |
| «Nous déployons les versets pour qu'on dise que tu                                                          | ترجمة        |
| as étudié et pour instruire ceux qui savent » P88                                                           | "جون غروجون" |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 404

| لم يتم نقل هذه الإحالة                                                         | نوع الإحالة |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| إن الضمير في قوله "نبينه" يحيل إلى القرآن الكريم باعتبار أنه معلوم من السياق1، | التحليل     |
| لكن الترجمة لم تنقل هذه الإحالة وإنما كان هناك تصرف فيها حال دون نقل           |             |
| كامل المعنى، فبترجمة عكسية نحصل على "من أجل التبيين للذين يعلمون"، ومن         |             |
| هنا فإن هذه الترجمة لم توضح ما هو الشيء المبين مثلما دلت عليه الآية الكريمة،   |             |
| وهذا وجه من أوجه الإخلال بالاتساق النصي.                                       |             |

| قال تعالى: وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَتْهُمُ آيَةٌ لَيُومِنُنَّ كِمَا قُل انَّمَا الأيَاتُ | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| عِنْدَ اللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لَا يُومِنُونَ (109) وَنُقَلِّبُ أَفْئِدَتَهُمْ                |              |
| وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُومِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَا فِيمْ يَعْمَهُونَ (110)              |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر جمع الغائبين                                                                              | نوع الإحالة  |
| - إحالة مقامية في قوله "به"                                                                                             |              |
| « <u>Ils</u> jurent à grands serments par Dieu que, s'il <u>leur</u>                                                    | ترجمة        |
| venait un signe, <u>ils</u> y croiraient. Réponds : Il n'est                                                            | "جون غروجون" |
| de signe que près de Dieu. Mais qu'en savez-vous?                                                                       |              |
| Si ce signe vient, ils ne croiront pas.(109)Nous                                                                        |              |
| retournerons leurs cœurs et leurs yeux comme la                                                                         |              |
| première fois où ils n'ont pas cru et nous les                                                                          |              |
| laisserons marcher en aveugles dans la                                                                                  |              |
| révolte.(110)P89                                                                                                        |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر جمع الغائبين                                                                              | نوع الإحالة  |
| - لم تترجم الإحالة في قوله "به"                                                                                         |              |
|                                                                                                                         |              |

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 423

| - تحيل ضمائر جمع الغائبين في الآية الكريمة إلى "القوم" في قوله "وكذب به قومك              | التحليل |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| وهو الحق"1، ولقد وافق المترجم هذه الإحالات بتوظيف ( ils, les, leur                        |         |
| (leurs، مما أضفى اتساقا وترابطا و استمرارية في هذه الترجمة.                               |         |
| - إن الضمير المجرور في قوله "به" يحيل إلى «القرآن المفهوم من قوله "لئن جاءتهم             |         |
| آية" فإنهم عنوا آية غير القرآن» <sup>2</sup> ، لكن الترجمة لم تنقل هذه الإحالة وإنما ترجم |         |
| المترجم مباشرة "أنهم لم يومنوا " " comme la première fois ou ils                          |         |
| n'ont pas cru"، وبالتالي فإنه لم ينقل المعنى المقصود في الآية الكريمة في                  |         |
| تبيين أنهم لم يؤمنوا بالقرآن الكريم وذلك بسبب حذف الإحالة أثناء الترجمة.                  |         |

| قال تعالى: وَلِتَصْغَىٰ إِلَيْهِ أَفْئِدَةُ الَّذِينَ لَا يُومِنُونَ بِالأَخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُوا مَا هُمْ | الآية        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| مُقْتَرِفُونَ (113)                                                                                                        |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                         | نوع الإحالة  |
| «Que les cœurs qui ne croient pas à l'autre vie                                                                            | ترجمة        |
| inclinent au mensonge à leur gré et fassent ce qu'ils                                                                      | "جون غروجون" |
| font.» P89                                                                                                                 |              |
| تم ذكر المحال إليه مباشرة "mensonge"                                                                                       | نوع الإحالة  |
| إن الضمير في قوله "إليه" يحيل إلى "زخرف القول" المذكور في الآية السابقة لهذه                                               | التحليل      |
| الآية في قوله " وَكَذُّلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيءٍ عَدُوًّا شَيَاطِينَ الإِنْسِ وَالْجِنِّ يُوحِي                       |              |
| بَعْضُهُمُ إِلَىٰ بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا                   |              |
| يَفْتَرُونَ"، أما في الترجمة فلقد تم ذكر المحال إليه وهو كلمة "mensonge" أي                                                |              |
| "كذب"، وبالتالي فلقد تصرف المترجم في ترجمته بحيث أنه لم ينقل الإحالة                                                       |              |
| الضميرية، إلا أن هذه الترجمة كان ينقصها، في رأيي، بعض من التوضيح في أن                                                     |              |
| هذه الأكاذيب هي التي يوحي بما شياطين الإنس و الجن بعضهم إلى بعض.                                                           |              |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 434

 $<sup>^2</sup>$  المرجع نفسه، ص

| قال تعالى: وَإِنْ تُطِعَ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الظَّنَّ وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَخْرُصُونَ (116)                                                               |              |
| إحالة ضميرية مقامية                                                                                         | نوع الإحالة  |
| «Si <u>tu</u> écoutes la plupart de ceux qui sont sur terre,                                                | ترجمة        |
| ils t'égareront loin du sentier de Dieu, car ils ne                                                         | "جون غروجون" |
| font qu'inventer et supposer. » P89                                                                         |              |
| إحالة ضميرية مقامية                                                                                         | نوع الإحالة  |
| إن الخطاب هو « للنبي صلى الله عليه وسلم، والمقصود به المسلمون مثل قوله                                      | التحليل      |
| تعالى "لئن أشركت ليحبطن عملك"» أ، ولقد تحققت هاتان الإحالتان في الترجمة                                     |              |
| باستخدام الضمائر (tu,te) والمحيلة كذلك إلى نفس المحال إليه في الآية الكريمة                                 |              |
| مما أدى إلى الترابط و الاتساق.                                                                              |              |

| قال تعالى: وَلَا تَاكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ | الآية        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إِلَىٰ أَوْلِيَاثِهِمْ لِيُحَادِلُوكُمْ وَإِنَ اَطَعْتُمُوهُمُ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ (121)                               |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                         | نوع الإحالة  |
| «Ne mangez pas ce sur quoi le nom de Dieu n'a pas                                                                          | ترجمة        |
| été prononcé. Oui, <u>ce</u> serait perversité.» P89                                                                       | "جون غروجون" |
| إحالة إشارية قبلية                                                                                                         | نوع الإحالة  |
| «إن الضمير في قوله "إنه لفسق" يعود على مما لم يذكر اسم الله عليه» <sup>2</sup> ، أما في                                    | التحليل      |
| الترجمة فلقد تغيرت أداة الإحالة بحيث استخدم المترجم ضمير الإشارة "ce"                                                      |              |
| sur quoi le nom de Dieu n'a pas été " والمحيل كذلك إلى                                                                     |              |
| prononcé "، ومن هنا فإن تغيير أداة الإحالة في الترجمة لم يؤثر على المعنى                                                   |              |
| المقصود حسب وجهة نظري.                                                                                                     |              |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 23

<sup>41</sup> المرجع نفسه، ص  $^2$ 

## الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| قال تعالى: وَهَٰذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا قَدْ فَصَّلْنَا الأيَاتِ لِقَوْمٍ يَذَّكَّرُونَ (126)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إحالة إشارية مقامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | نوع الإحالة  |
| «Tel est le droit chemin de ton Seigneur. Ainsi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ترجمة        |
| expliquons-nous nos signes à ceux qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | "جون غروجون" |
| réfléchissent » P90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
| إحالة ضميرية مقامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | نوع الإحالة  |
| إن الإشارة ب"هذا" هي إلى حاضر في الذهن وهو دين الإسلام، ويجوز أن تكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | التحليل      |
| إلى حاضر في الحس وهو القرآن الكريم ، أما في الترجمة فلقد قابلها "جون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| غروجون" بإحالة ضميرية باستعمال الضمير "tel" الذي تعتبر إحدى معانيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
| $\sim$ حسب المقام حسب ا |              |
| وجهة نظري.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |

| قال تعالى: لَهُمْ دَارُ السَّلَامِ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَهُوَ وَلِيُّهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (127) | الآية        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                     | نوع الإحالة  |
| «A <u>eux</u> la demeure de paix près de leur Seigneur. Il                                             | ترجمة        |
| est leur protecteur à cause de leurs actes » P90                                                       | "جون غروجون" |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                     | نوع الإحالة  |
| إن الضمير في قوله "لهم" يحيل إلى "قوم يذكرون"، ولقد تحققت هذه الإحالة                                  | التحليل      |
| كذلك في الترجمة باستخدام الضمير "eux"، مما أدى إلى الترابط والاتساق.                                   |              |

| I | 121 \(\tau^2 \) \( | . 711 |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|   | قال تعالى: ذَٰلِكَ أَنْ لَمْ يَكُنْ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا غَافِلُونَ(131)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الاية |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 62

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, (notre traduction), Direction du département Dictionnaires et Encyclopédies, Paris, 2016, p1364

<sup>«</sup> Désigne une chose, une personne sans la définir précisément »

| إحالة إشارية قبلية                                                                                         | نوع الإحالة  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| «Non, ce n'est pas à tort que ton Seigneur détruit                                                         | ترجمة        |
| les villes quand les habitants restent païens » P90                                                        | "جون غروجون" |
| إحالة إشارية قبلية                                                                                         | نوع الإحالة  |
| إن الإشارة في قوله "ذلك" هي «إلى ما تقدم من بعثة الرسل إليهم وإنذارهم سوء                                  | التحليل      |
| العاقبة» أَ فِي قوله تعالى " يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ أَلَمْ يَاتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ |              |
| عَلَيْكُمُ آيَاتِي وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَٰذَا"، ولقد نقل المترجم هذه الإحالة              |              |
| باستعمال الضمير "ce" والمحيل كذلك إلى نفس المحال إليه في الآية الكريمة، مما                                |              |
| حقق اتساقا واستمرارية في المعنى في هذه الترجمة.                                                            |              |

| قال تعالى: وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّا ذَرَأً مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُوا هَٰذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| وَهُذَا لِشُرَكَائِنَا فَمَا كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فَلَا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَىٰ  |              |
| شُرَكَاتِهِمْ سَاءَ مَا يَعْكُمُونَ (136)                                                                               |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر الجماعة                                                                                   | نوع الإحالة  |
| - إحالة إشارية قبلية في قوله "هذا"                                                                                      |              |
| «Ceux qui ajoutent des dieux donnent à Dieu une                                                                         | ترجمة        |
| part de ce qu'il fait naitre de la terre et des bêtes et                                                                | "جون غروجون" |
| ils disent : Ceci est à Dieu, ils le prétendent, et cela                                                                |              |
| aux dieux que nous lui ajoutons. Mais ce qui est à                                                                      |              |
| leurs dieux n'est plus à Dieu et ce qui est à Dieu                                                                      |              |
| passe à leurs dieux. Quelle erreur de jugement!»                                                                        |              |
| P91                                                                                                                     |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في ضمائر الجماعة                                                                                   | نوع الإحالة  |
| - إحالة إشارية قبلية في "ceci" و "cela"                                                                                 |              |

<sup>1</sup> الزمخشري، تفسير الكشاف، المرجع السابق، ص 346

| - إن ضمائر الجماعة تحيل إلى المشركين الذين هم غرض الكلام من أول السورة          | التحليل |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------|
| من قوله "ثمّ الذين كفروا بربّهم يعدلون" ، أما في الترجمة فلقد ذكّر المترجم أولا |         |
| بالمحال إليه بقوله " Ceux qui ajoutent des dieux " أي "المشركين"                |         |
| ثم ذكر الإحالات إليهم باستخدام ( ils, nous, leurs)، ولقد أحسن في                |         |
| ذلك، في رأيي، لأن ما يجليه المقام في الآية الكريمة في إدراك المحال إليه قد لا   |         |
| يستغني عن الذكر مرة أخرى في الترجمة قصد التوضيح و التبيين.                      |         |
| - إنّ الإشارتين في قوله "هذا" تحيلان إلى «النصيب المعين لله والنصيب المعين      |         |
| للشركاء، واسما الإشارة مشار بكل واحد منهما إلى أحد النصيبين على الإجمال إذ      |         |
| لا غرض في المقام في تعيين ما جعلوه لله وما جعلوه لشركائهم»2، أما في الترجمة     |         |
| فإننا نجد كذلك إحالات إشارية باستخدام ضميري الإشارة "ceci" و "cela"             |         |
| والمحيلان كذلك إلى "une part" أي "النصيب"، أما إضافة "ci" و "la" فهي            |         |
| من باب الكتابة حسب أسلوب اللغة المترجم إليها قصد الفصل بين الإشارتين            |         |
| لإنتاج ترجمة متسقة وواضحة وناقلة للمعنى المقصود.                                |         |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ جَنَّاتٍ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَالنَّحْلَ وَالزَّرْعَ                                  | الآية       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| مُخْتَلِفًا أَكْلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَاكِمًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهٍ كُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَآتُوا حَقَّهُ |             |
| يَوْمَ حِصَادِهِ وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ (141)                                                              |             |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                                      | نوع الإحالة |
| «C'est lui qui a fait croitre les jardins en treille ou                                                                                 | ترجمة       |
| sans treillage, les palmiers et les céréales de toutes                                                                                  | جون غروجون  |
| sortes » P91                                                                                                                            |             |
| لم تترجم الإحالة في قوله "أكله"                                                                                                         | نوع الإحالة |
| إن الضمير في قوله "أكله" يحيل إلى "النخل و الزرع والجنات"، أما في الترجمة                                                               | التحليل     |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 94

<sup>95</sup> المرجع نفسه، ص

| فهناك تصرف حيث أن المترجم لم يترجم حرفيا و إنما استخدم عبارة " de  |  |
|--------------------------------------------------------------------|--|
| toutes sortes" أي "من كل الأنواع"، ولكنه مع ذلك قد نقل المعنى وحقق |  |
| الاتساق في ترجمته حسب رأيي.                                        |  |

| قال تعالى: قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً  | الآية        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ كَمْ خِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ |              |
| غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (145)                                                        |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                    | نوع الإحالة  |
| «Dis: Dans ce qui m'est dévoilé, je ne trouve de                                                                      | ترجمة        |
| nourriture interdite que la bête morte, le sang                                                                       | "جون غروجون" |
| versé, la chair de porc qui est une souillure » P                                                                     |              |
| 91,92                                                                                                                 |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                    | نوع الإحالة  |
| إن الضمير في قوله "فإنه" يحيل إلى «لحم الخنزير، والأظهر أنه يعود إلى جميع ما                                          | التحليل      |
| قبله، وأن إفراد الضمير على تأويله بالمذكور، أي فإن المذكور رجس $^{1}$ ، أما في                                        |              |
| الترجمة فلقد استعمل المترجم ضمير الوصل "qui" الذي يحيل إلى " la chair                                                 |              |
| de porc" لخم الخنزير" باعتبار الفعل "est" الذي يناسب ضمير الغائب                                                      |              |
| المفرد "il" لأنه لو أحال إلى جميع ما قبله لاستخدم المترجم الفعل "sont".                                               |              |

| قال تعالى: وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقْرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ |             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَٰلِكَ جَزَيْنَاهُمْ    |             |
| بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ (146)                                                                            |             |
| إحالة إشارية قبلية                                                                                                  | نوع الإحالة |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 138

| «Nous avons interdit aux juifs toute bête à ongles,                       | ترجمة        |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------|
| nous leur avons interdit les graisses des bovins et des                   | "جون غروجون" |
| ovins à part celle du dos et des entrailles et celle qui                  |              |
| est mêlée à l'os. Tel a été le salaire de leur révolte.                   |              |
| Oui, nous sommes équitable » P92                                          |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                        | نوع الإحالة  |
| إن الإشارة في قوله "ذلك جزيناهم" هي إلى التحريم المأخوذ من قوله "حرّمنا"، | التحليل      |
| ولقد قابلها المترجم بإحالة ضميرية باستخدام الضمير "tel" المحيل كذلك إلى   |              |
| نفس المحال إليه في الآية الكريمة والمأخوذ من " Nous avons interdit "      |              |
| التي هي ترجمة لمعني "حرّمنا"، مما أدى إلى الاتساق في هذه الترجمة.         |              |

| قال تعالى: فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقُلْ رَبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُهُ عَنِ الْقَوْمِ | الآية        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الْمُجْرِمِينَ (147)                                                                                       |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في "كذبو"                                                                             | نوع الإحالة  |
| - إحالة مقامية في ضمير الخطاب في قوله "كذبوك"                                                              |              |
| «S'ils te traitent de menteur, réponds: Votre                                                              | ترجمة        |
| Seigneur dispose d'une grande miséricorde mais sa                                                          | "جون غروجون" |
| colère ne peut être détournée des coupables.» P92                                                          |              |
| - إحالة ضميرية قبلية في "ils"                                                                              | نوع الإحالة  |
| - إحالة مقامية في "te"                                                                                     |              |
| إن الخطاب في قوله "كذبوك" هو للنبي صلى الله عليه وسلم، أما "واو الجماعة"                                   | التحليل      |
| في "كذبو" فيحيل إلى المشركين وهو المتبادر من سياق الكلام: سابقه ولاحقه،                                    |              |
| ويجوز أن يعود الضمير إلى الذين هادو، ولقد تحققت هاتان الإحالتان كذلك في                                    |              |
| الترجمة باستخدام الضمير "ils" المحيل إلى المشركين أو الذين هادو "juifs"                                    |              |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 143

| والضمير "te" لخطاب النبي صلى الله عليه وسلم، الأمر الذي أدى إلى الترابط و |  |
|---------------------------------------------------------------------------|--|
| الاتساق.                                                                  |  |

| قال تعالى: قُلْ تَعَالُوا اَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُ أَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ             | الآية        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| <br>إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ مِنِ اِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا |              |
| <br>ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ  |              |
| لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (151)                                                                                                   |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                              | نوع الإحالة  |
| «Dis: Venez, je vais vous annoncer ce que votre                                                                                 | ترجمة        |
| Seigneur vous interdit: Ne lui ajoutez rien.                                                                                    | "جون غروجون" |
| Bienfaisance à vos père et mère. Ne tuez pas vos                                                                                |              |
| enfants par crainte de disette, nous vous nourrirons                                                                            |              |
| vous et eux. Ecartez-vous des infamies patentes ou                                                                              |              |
| latentes. Ne tuez personne à tort, Dieu l'interdit.                                                                             |              |
| Voilà ce que Dieu commande. Peut être                                                                                           |              |
| comprendrez-vous » P92                                                                                                          |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                                              | نوع الإحالة  |
| إن الخطاب المبين في الآية الكريمة هو للمشركين الذين كانوا في إعراض بدليل                                                        | التحليل      |
| افتتاحه بطلب الحضور أ "تعالوا"، ولقد وافق المترجم هذه الإحالات في المواضع                                                       |              |
| المبينة في الترجمة مما أدى إلى الاتساق و الاستمرارية في المعنى.                                                                 |              |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 156 117

## الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| قال تعالى: وَهٰذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (155)        | الآية        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                               | نوع الإحالة  |
| «Et voici un livre béni que nous vous révélons.                                                                  | ترجمة        |
| Suivez-le, soyez fidèles. Peut être vous sera-t-il fait                                                          | "جون غروجون" |
| miséricorde. » P93                                                                                               |              |
| إحالة ضميرية قبلية                                                                                               | نوع الإحالة  |
| إن الخطاب في قوله "فاتبعوه" للمشركين، بقرينة قوله تعالى في الآية التي تلي هذه                                    | التحليل      |
| الآية الكريمة "أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أُنْزِلَ الْكِتَابُ عَلَىٰ طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا" ، أما في الترجمة |              |
| فلقد تحققت هذه الإحالة كذلك عن طريق الفعل "suivez" الذي يحيل إلى                                                 |              |
| نفس المحال إليه في الآية الكريمة بدليل " Que vous ne disiez pas :Le                                              |              |
| livre n'a été révélé qu'à deux nations avant nous                                                                |              |
| P93 و التي هي ترجمة لمعنى قوله "أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أُنْزِلَ الْكِتَابُ عَلَىٰ طَائِفَتَيْنِ مِنْ            |              |
| قَبْلِنَا".                                                                                                      |              |

| قال تعالى: قُلِ إِنَّنِي هَدَايِن رَبِّي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قَيِّمًا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا | الآية        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (161)                                                                             |              |
| إحالة ضميرية مقامية                                                                                               | نوع الإحالة  |
| «Dis : Moi mon Seigneur m'a guidé dans le droit                                                                   | ترجمة        |
| chemin, » P93                                                                                                     | "جون غروجون" |
| إحالة ضميرية مقامية                                                                                               | نوع الإحالة  |
| إن الضمير المبين في الآية الكريمة يحيل إلى النبي صلى الله عليه وسلم حيث إن فيه                                    | التحليل      |
| انتقال من مجادلة المشركين، وما تخللها، إلى فذلكة ما أمر به الرسول صلى الله                                        |              |
| عليه وسلم في هذا الشأن2، ولقد نقل المترجم كذلك هذا الانتقال باستخدام                                              |              |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 179

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 197

| ضمير المتكلم "moi" الذي يحيل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وبالتالي فلقد |  |
|--------------------------------------------------------------------------|--|
| حقق الاتساق في هذه الترجمة.                                              |  |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ                         | الآية                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَحِيمٌ (165)                          |                        |
| إحالة ضميرية مقامية                                                                                                         | نوع الإحالة            |
| «Il a fait de vous les héritiers de la terre. Il vous a                                                                     | ترجمة                  |
| mis les uns au-dessus des autres pour vous éprouver                                                                         | "جون غروجون"           |
| dans ses dons. Ton Seigneur est prompt à châtier,                                                                           |                        |
|                                                                                                                             |                        |
| mais certes il pardonne il a pitié. » P93                                                                                   |                        |
| mais certes il pardonne il a pitié. » P93 إحالة ضميرية مقامية                                                               | نوع الإحالة            |
| 1                                                                                                                           | نوع الإحالة<br>التحليل |
| إحالة ضميرية مقامية                                                                                                         | , 0                    |
| إحالة ضميرية مقامية إلى النبي صلى الله عليه وسلم إن ضمائر الخطاب المبينة في الآية الكريمة تحيل إلى النبي صلى الله عليه وسلم | , 0                    |

- الوصل: في الوصل ستتم مراعاة التنوع حسب الأداة مع ذكر فوائد الربط في كل مرة انطلاقا من الآية الكريمة، بالاعتماد أكثر على تفسير التحرير والتنوير باعتباره تفسيرا يركز على اللغة و يذكر كل مرة كيفية الربط في الآيات الكريمة، وصولا إلى الترجمة أين يتم تحليل مدى الاختلاف والتقارب من النص المصدر إلى النص الهدف وتأثير ذلك على نقل المعنى المقصود.

| قال تعالى: الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمُّ | أداة الوصل في |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ (1)                                                              | الآية الكريمة |
| «Louange à Dieu qui a créé les cieux et la terre et                                                         | أداة الوصل في |

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، تفسير الطبري، مج $^{2}$ ، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط $^{1}$ ، ط $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

| qui a établi les ténèbres et la lumière. Et pourtant                                | الترجمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| les incroyants donnent des égaux à leur Seigneur» 1                                 |         |
| أفاد الربط ب"ثم" في الآية الكريمة التفاوت ما بين رتبتين أي تفاوت رتبة الخلق         | التحليل |
| والجعل من رتبة العدل <sup>2</sup> ، أما في الترجمة فلقد تغيرت أداة الوصل حيث استخدم |         |
| المترجم الظرف(adverbe) "pourtant" الذي يفيد التعارض                                 |         |
| "l'opposition"، ومع ذلك فلقد كان اختياره مناسبا، حسب رأيي، حيث                      |         |
| أدى المعنى وضمن الاتساق، كما أن استخدام نفس الأداة المقابلة في الترجمة أي           |         |
| "puis" لا يحمل نفس الفائدة التي تحملها "ثم" في الآية الكريمة.                       |         |

| قال تعالى: هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينٍ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَنْتُمْ | أداة الوصل في |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| غَتْرُونَ <sub>(</sub> 2)                                                                                    | الآية الكريمة |
| «Il vous a créés d'argile, il a décrété un terme pour                                                        | أداة الوصل في |
| chacun, un terme qu'il a fixé. Et pourtant vous en                                                           | الترجمة       |
| doutez» P81                                                                                                  |               |
| تفيد أداة الربط "الواو" في الآية الكريمة القطع و الابتداء <sup>3</sup> ، ولقد قابلها المترجم                 | التحليل       |
| باستخدام "الفاصلة" التي هي خاصية من خصائص اللغة الفرنسية التي نحد فيها                                       |               |
| الربط كثيرا بالفواصل على عكس اللغة العربية التي تفضل "الواو" أكثر، أما                                       |               |
| احتياره هذا فكان موفقا، حسب رأيي، لأنه حافظ على نفس فائدة الربط بالواو                                       |               |
| في الآية الكريمة أي القطع و الابتداء.                                                                        |               |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jean Grosjean, Le Coran, éditions Philippe Lebaud, Paris, 1979, p81

<sup>2</sup> ينظر: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج4، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط3، 1984، ص 266

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

| أداة الوصل في |
|---------------|
| الآية الكريمة |
| أداة الوصل في |
| الترجمة       |
|               |
|               |
| التحليل       |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |

| قال تعالى: أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ مَكَّنَّاهُمْ فِي الأرْضِ مَا لَمْ ثُمكِّنْ      | أداة الوصل في |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ | الآية الكريمة |
| بِذُنُوكِمِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخرِينَ (6)                                                         |               |
| «Est-ce qu'ils n'ont pas vu combien nous avons                                                                          | أداة الوصل في |
| détruit de générations avant eux? Nous les avions                                                                       | الترجمة       |
| établies mieux que vous ne l'êtes sur la terre. Nous                                                                    |               |
| leur versions de bonnes pluies, nous faisions circuler                                                                  |               |

1 محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 135

| des rivières à leurs pieds. Mais, pour leurs péchés,                           |         |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------|
| nous avons détruit ces générations et les avons                                |         |
| remplacées par d'autres» P81                                                   |         |
| الفاء في قوله "فأهلكناهم" «للتعقيب عُطف على "مكناهم" وما بعده. ولما تعلق       | التحليل |
| بقوله "فأهلكناهم" قوله "بذنوبهم" دل على أن تعقيب التمكين وما معه بالإهلاك      |         |
| وقع بعد أن أذنبوا $^1$ ، أما في الترجمة فلقد غير المترجم أداة الوصل حيث استخدم |         |
| الأداة "mais" التي تفيد "التعارض"، ولقد حافظ على المعنى و الاتساق              |         |
| باستخدام هذه الأداة التي أفادت في الترجمة كذلك أن الإهلاك كان بسبب             |         |
| الذنوب، فبترجمة عكسية نحصل على "لكن بسبب ذنوبهم أهلكنا هذه القرون أو           |         |
| الأجيال".                                                                      |         |

| قال تعالى: قُلْ سِيرُوا فِي الأرْضِ ثُمَّ انْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ (11) | أداة الوصل في |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                                 | الآية الكريمة |
| «Dis: Allez sur la face de <u>la terre voir</u> ce qui est                                      | أداة الوصل في |
| arrivé aux négateurs. »P81                                                                      | الترجمة       |
| تفيد أداة الوصل "ثم" في الآية الكريمة التباعد ما بين الواجب والمباح، أي ما بين                  | التحليل       |
| إباحة السير في الأرض للتجارة، وغيرها من المنافع، وإيجاب النظر في آثار                           |               |
| الهالكين2، أما في الترجمة فلم ينقل المترجم أداة الوصل "ثم"، وإنما ترجم مباشرة                   |               |
| دون رابطة، وبالتالي فإنه قد غيّب، في رأيي، إظهار الفائدة التي تضيفها "ثم" لمعنى                 |               |
| الآية الكريمة عند قارئ الترجمة، وقد نقترح استخدام الأداة "puis".                                |               |

أداة الوصل في قال تعالى: مَنْ يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمَهُ وَذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْمُبِينُ (16)

 $^{2}$  ينظر: الزمخشري، تفسير الكشاف، دار المعرفة، بيروت، ط $^{3}$ 009، ص $^{2}$ 

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 139

|                                                                         | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «Quiconque est épargné ce jour-là, c'est qu'il lui a                    | أداة الوصل في |
| fait miséricorde, et c'est le succès manifeste. »P82                    | الترجمة       |
| عطف قوله "وذلك الفوز المبين" على "من يصرف عنه يومئذ فقد رحمه"، ولقد     | التحليل       |
| قوبلت واو العطف هذه في الترجمة بحرف العطف ( conjonction de              |               |
| "et " coordination" الذي أفاد الجمع و النتيجة في الترجمة، وبالتالي فلقد |               |
| حافظ المترجم على أداة الوصل فتحقق المعنى و الاتساق.                     |               |

| قال تعالى: وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يَمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ | أداة الوصل في |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (17)                                                                              | الآية الكريمة |
| «Si Dieu t'envoie un malheur, personne que lui ne                                                             | أداة الوصل في |
| peut le détourner et s'il t'envoie un bonheurcar                                                              | الترجمة       |
| Dieu peut tout.» P82                                                                                          |               |
| إن قوله "فهو على كل شيء قدير" جواب للشرط لأنه علة الجواب المحذوف                                              | التحليل       |
| والجواب المذكور قبله، إذ التقدير : وإن يمسسك بخير فلا مانع له لأنه على كل                                     |               |
| شيء قدير في الضر والنفع <sup>1</sup> ، وكانت الرابطة هنا هي الفاء، أما في الترجمة فلقد                        |               |
| اختار المترجم الوصل ب "car" التي تفيد السبب، وبالتالي فلقد غير الأداة إلا                                     |               |
| أنه حافظ على المعنى استنادا إلى التقدير المذكور في تفسير ابن عاشور .                                          |               |

| قال تعالى: وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَاؤُكُمُ الَّذِينَ كُنْتُمْ | أداة الوصل في |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| تَزْعُمُونَ (22)                                                                                                      | الآية الكريمة |
| «Le jour où nous les rassemblerons tous, nous                                                                         | أداة الوصل في |
| dirons à ceux qui ajoutent des dieux : Où sont les                                                                    | الترجمة       |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 164

| dieux que vous inventiez ? » P82                                               |         |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------|
| «عطفت "نقول" ب "ثم" لأن القول متأخر عن زمن حشرهم بمهلة لأن حصة                 | التحليل |
| انتظار المجرم ما سيحل به أشد عليه، ولأن في إهمال الاشتغال بمم تحقيرا لهم.      |         |
| وتفيد "ثم" مع ذلك الترتيب الرتبي» أ، أما في الترجمة فلقد استبدلت "ثم" بالفاصلة |         |
| بالفاصلة وهو احتيار غير مناسب باعتبار أنه لم يبين المعنى الذي تفيده "ثم" في    |         |
| الآية الكريمة، وبالتالي فكان من الأفضل، حسب وجهة نظري، أن يستخدم               |         |
| المترجم نفس أداة الوصل الموجودة في الآية الكريمة بما يقابلها في اللغة الفرنسة  |         |
| (" puis" مثلا) حتى يضمن الاتساق والترابط المبني على الأصل.                     |         |

| قال تعالى: وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبُ بِآيَاتِ رَبِّنَا | أداة الوصل في |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَنَكُونُ مِنَ الْمُومِنِينَ (27) بَلْ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا    | الآية الكريمة |
| نُهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (28)                                                                             |               |
| «Si tu les voyais, quand ils seront dans le feu à dire :                                                                | أداة الوصل في |
| puissions_nous revenir sur terre! Nous n'irions plus                                                                    | الترجمة       |
| nier les signes de notre Seigneur, nous serions des                                                                     |               |
| croyants.(27) Non. Ils verront ce qu'ils cachaient.                                                                     |               |
| S'ils revenaient sur terre, ils retourneraient à ce qui                                                                 |               |
| leur est interdit, et ce sont des menteurs.(28) » P82-                                                                  |               |
| 83                                                                                                                      |               |
| إِن قوله " بَلْ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ" إضراب عن قولهم " وَلَا نُكَذِّبُ                        | التحليل       |
| بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونُ مِنَ الْمُومِنِينَ 2، أي أن أداة الوصل "بل" تفيد الإضراب هنا،                               |               |
| أما المترجم فلقد استخدم كلمة "non" بمعنى "لا"، وبالرغم من أن هذا                                                        |               |
| الاستخدام لم يؤثر على نقل المعنى المقصود إلا أنه كان يفضل، في رأيي، الربط                                               |               |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 174

² المرجع نفسه، ص 185

| ب "mais" أي "لكن" التي تحافظ على المعنى كذلك، كما أنها أقرب مقابل ل |  |
|---------------------------------------------------------------------|--|
| "بل" في اللغة الفرنسية.                                             |  |

| قال تعالى: قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ اللَّهِ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَتْهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا يَا | أداة الوصل في |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| حَسْرَتَنَا عَلَىٰ مَا فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمْ أَلَا سَاءَ مَا يَزِرُونَ | الآية الكريمة |
| (31)                                                                                                                   |               |
| «Ils seront perdus ceux qui nient la rencontre de                                                                      | أداة الوصل في |
| Dieu. Quand l'heure les surprendra, ils diront :                                                                       | الترجمة       |
| Malheur à nous, nous n'y étions pas prêts.»P83                                                                         |               |
| "حتى" في قوله "حتى إذا جاءتهم الساعة بغتة" «ابتدائية، وهي لا تفيد الغاية وإنما                                         | التحليل       |
| تفيد السببية» أما في الترجمة فلا نجد ما يقابلها، وإنما كان هناك فصل في هذا                                             |               |
| الموضع أثر على الاتساق، وبما أن "حتى" في الآية الكريمة تفيد السببية كما تم                                             |               |
| ذكره سابقا كان يمكن استعمال أداة ربط في الترجمة تفيد هذا المعنى مثل                                                    |               |
| ."parce que"                                                                                                           |               |

| قال تعالى: قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيُحْزِنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكْذِبُونَكَ وَلَٰكِنَّ | أداة الوصل في |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ (33)                                                           | الآية الكريمة |
| «Certes, nous savons que leurs paroles t'attristent,                                                      | أداة الوصل في |
| mais ce n'est pas toi qu'ils démentent, ce sont les                                                       | الترجمة       |
| signes de Dieu qui récusent les coupables »P83                                                            |               |
| "الفاء" في قوله "فإنهم" يجوز أن تكون للتعليل، ويجوز كونها فصيحة، ويجوز أن                                 | التحليل       |
| تكون للتفريع <sup>2</sup> ، أما في الترجمة فلقد قوبلت بالأداة "mais" التي تفيد الاعتراض                   |               |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 189

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 198

| في هذا الموضع (l'objection)، وبالتالي فتغير أداة الوصل هنا لم يؤثر، |  |
|---------------------------------------------------------------------|--|
| حسب رأيي، على المعنى ولا على الترابط و الاتساق.                     |  |

| قال تعالى: وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأرْضِ وَلَا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ أَمْثَالُكُمْ مَا | أداة الوصل في |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمُّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ (38)                                  | الآية الكريمة |
| «Pas une bête sur terre, pas un oiseau volant de ses                                                           | أداة الوصل في |
| ailes qui ne forment des nations comme vous. Nous                                                              | الترجمة       |
| les avons tous inscrits et ils seront rassemblés vers                                                          |               |
| leur Seigneur »P83                                                                                             |               |
| أبدل المترجم أداة الربط حيث استخدم "et" (و) بدل "puis" التي تقابل "ثم"،                                        | التحليل       |
| إلا أن هذا الإبدال لم يؤثر على المعنى و الترابط، لأن الفعل " seront                                            |               |
| rassemblés" الذي هو ترجمة لمعنى "يحشرون" عوض عدم وجود أداة الربط                                               |               |
| "ثم" باعتبار دلالته على زمن المستقبل.                                                                          |               |

| قال تعالى: وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا صُمٌّ وَبُكْمٌ فِي الظُّلُمَاتِ مَنْ يَشَإِ اللَّهُ يُضْلِلْهُ وَمَنْ | أداة الوصل في |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (39)                                                                  | الآية الكريمة |
| «Ceux qui nient nos signes sont des sourds-muets                                                                   | أداة الوصل في |
| dans les ténèbres. » p83                                                                                           | الترجمة       |
| ذكر "فاضل صالح السامرائي" أن الفرق بين قوله عز وجل في البقرة "صم بكم                                               | التحليل       |
| عمي" من دون واو، وقوله في الأنعام " صم و بكم في الظلمات " بذكر الواو، أن                                           |               |
| قولنا (هؤلاء صم وبكم) بالواو يحتمل معنيين: أن بعضهم صم و بعضهم بكم،                                                |               |
| ويحتمل أنهم صنف واحد جمع الصمم و البكم، أما قولنا (هؤلاء صم بكم) من                                                |               |
| دون واو فلا يحتمل إلا معنى واحدا وهو أنهم جمعوا الصمم و البكم معا <sup>1</sup> ، أما في                            |               |

1 ينظر: فاضل صالح السامرائي، من أسرار البيان القرآني، دار الفكر، عمان، ط1، 2009، ص 90

| الترجمة فلقد حذف المترجم هذه الواو ولم ينقلها في ترجمته، مما أثر على المعنى لما |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|--|
| تضيفه هذه الأداة من مقاصد معينة كما هو مبين في قول "السامرائي".                 |  |

| قال تعالى: قُلَ اَرَآيْتَكُمْ إِنَ اَتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوِ اَتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ | أداة الوصل في |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (40)                                                                                      | الآية الكريمة |
| «Dis: Que vous en semble? Si le tourment ou                                                                        | أداة الوصل في |
| l'heure de Dieu vous viennent, prierez-vous                                                                        | الترجمة       |
| quelqu'un d'autre que Dieu ? dites la vérité »P83                                                                  |               |
| حافظ المترجم على أداة الوصل المتمثلة في حرف العطف "أو" وذلك بما يقابلها                                            | التحليل       |
| في اللغة الفرنسية أي الأداة "ou" في اللغة الفرنسية                                                                 |               |
| coordination)، مما ساهم في المحافظة على المعنى و الاتساق المبني على                                                |               |
| اتساق الآية الكريمة.                                                                                               |               |

| قال تعالى: وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ فَمَنَ امَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا | أداة الوصل في |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ (48)                                                            | الآية الكريمة |
| «Nous n'envoyons d'envoyés que pour annoncer et                                                          | أداة الوصل في |
| avertir. Quiconque croit et s'amende n'aura plus ni                                                      | الترجمة       |
| crainte ni tristesse. » P84                                                                              |               |
| «الفاء في قوله "فمن آمن" للتفريع، أي فمن آمن من المرسل إليهم فلا خوف                                     | التحليل       |
| 1 + 1 = 1 أما في الترجمة فكان هناك فصل في هذا الموضع حيث قابل المترجم قوله                               |               |
| "من" ب"quiconque" وهو المقابل المناسب باعتبار أن هذا الضمير ضمير                                         |               |
| وصل غير معرف "pronom relatif indéfini"، لكن كان على المترجم                                              |               |
| أن يستخدم أداة ربط قبل هذا الضمير مثل "et" (الواو) حتى لا يكون هناك خلل                                  |               |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 238

\_

| في الترابط بين الجزء الأول من هذه الترجمة و الجزء الثاني منها، إذن فالفصل في |  |
|------------------------------------------------------------------------------|--|
| هذا الموضع - على خلاف الوصل بالفاء في الآية الكريمة- قد أثر، في رأيي،        |  |
| سلبيا على الاتساق في الترجمة.                                                |  |

| قال تعالى: وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا يَمَسُّهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (49) | أداة الوصل في |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                                    | الآية الكريمة |
| «Mais ceux qui nient nos signes, le tourment les                                                   | أداة الوصل في |
| atteindra parce qu'ils ont été pervers(49)                                                         | الترجمة       |
| إن الباء في قوله "بما" تفيد السببية أ، ولقد قابلها المترجم بما يفيد السبب كذلك                     | التحليل       |
| في اللغة الفرنسية أي أداة الربط "parce que"، الأمر الذي ضمن الاتساق                                |               |
| والترابط في هذه الترجمة بالإضافة إلى المحافظة على المعنى.                                          |               |

| قال تعالى: وَكَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الأيَاتِ وَ لِتَسْتَبِينَ سَبِيلَ الْمُحْرِمِينَ (55) | أداة الوصل في |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                        | الآية الكريمة |
| «Ainsi expliquons-nous nos versets pour faire voir                                     | أداة الوصل في |
| quel chemin prennent les coupables. » P84                                              | الترجمة       |
| إن الواو في قوله "ولتستبين" هي في سياق تبيين غرض معين وهو اتضاح العلم                  | التحليل       |
| للرسول صلى الله عليه وسلم، ولقد جاء في الترجمة ما يبين هذا الأمر على                   |               |
| مستوى الربط وهو استخدام المترجم للأداة "pour" التي تفيد الغرض أو                       |               |
| الهدف، ومن هنا فلقد أحسن المترجم باستعمال هذه الأداة مقابلا لواو العطف                 |               |
| في الآية الكريمة حيث حافظ على المعنى و الاتساق.                                        |               |

أداة الوصل في قال تعالى: وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص  $^{239}$ 

| تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| كِتَابٍ مُبِينٍ (59)                                                                                                |               |
| «Il a les clés de l'insondable, il est le seul à les                                                                | أداة الوصل في |
| connaitre. Il sait ce qui est sur terre et en mer. Pas                                                              | الترجمة       |
| une feuille ne tombe à son insu. Pas une graine dans                                                                |               |
| les ténèbres, pas un brin vert, pas un brin sec qui ne                                                              |               |
| soient clairement inscrits. » P85                                                                                   |               |
| قوبل الربط بواو العطف في الآية الكريمة بالفصل تارة وبمجموعة من الفواصل تارة                                         | التحليل       |
| أحرى، وهذا من خصائص اللغة الفرنسية التي يكثر فيها هذا النوع من الربط،                                               |               |
| وبصفة عامة حافظت الترجمة، حسب رأيي، في هذا الموضع على الترابط                                                       |               |
| والاتساق المبني على الأصل.                                                                                          |               |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ | أداة الوصل في |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| لِيُقْضَىٰ أَجَلُ مُسَمَّى ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (60)           | الآية الكريمة |
| «La nuit il vous rappelle. Le jour il sait ce que vous                                                               | أداة الوصل في |
| faites. Le jour, il vous ressuscite pour accomplir le                                                                | الترجمة       |
| temps fixé. Vous retournerez à lui et il vous                                                                        |               |
| montrera vos actes. » P85                                                                                            |               |
| "ثم" في قوله "ثم يبعثكم فيه" تفيد المهلة الحقيقية 1، وهذه الأداة لم ينقلها المترجم                                   | التحليل       |
| في ترجمته وإنماكان هناك فصل في هذا الموضع، مما أثر، حسب رأيي، على الدقة                                              |               |
| في نقل المعنى المقصود.                                                                                               |               |

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 276

| قال تعالى: قُلِ اللَّهُ يُنْجِيكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ (64) | أداة الوصل في |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                                 | الآية الكريمة |
| Dis: Dieu vous en sauvera comme des autres                                                      | أداة الوصل في |
| malheurs et <u>pourtant</u> vous lui ajouterez des                                              | الترجمة       |
| dieux.(64) » P85                                                                                |               |
| جاءت أداة الربط "ثم" في الآية الكريمة في سياق تبيين أنهم يشركون بالرغم من                       | التحليل       |
| اعترافهم بأنهم يلجأون إلى الله في الشدائد، وبالتالي فإن ترجمة هذه الأداة ب                      |               |
| "pourtant" التي تفيد الربط العكسي أمر مناسب حيث أدى المعنى وحقق                                 |               |
| الترابط.                                                                                        |               |

| قال تعالى: قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِنْ فَوْقِكُمُ أَوْ مِنْ تَحْتِ   | أداة الوصل في |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| أَرْجُلِكُمُ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ | الآية الكريمة |
| لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ (65)                                                                                |               |
| «Dis : il peut vous envoyer le tourment d'en haut <u>et</u>                                                 | أداة الوصل في |
| d'en bas, <u>ou</u> vous diviser en sectes, <u>ou</u> vous faire                                            | الترجمة       |
| goûter vos violences les uns par les autres. Vois les                                                       |               |
| versets que nous leur adressons, peut-être                                                                  |               |
| comprendront-ils.» P85                                                                                      |               |
| نجد في الترجمة نوعا من الاضطراب في نقل أدوات الربط الموجودة في الآية الكريمة،                               | التحليل       |
| حيث استخدم المترجم أولا "et" (الواو) كمقابل ل "أو" في قوله "أو من تحت                                       |               |
| أرجلكم"، ثم حافظ على أداة الوصل الثانية في قوله "أو يلبسكم شيعا" باستخدام                                   |               |
| "Ou"، ثم عاد وقابل "الواو" في قوله "ويذيق بعضكم" بالأداة "Ou" (أو)، مما أثر                                 |               |
| سلبيا على المحافظة على المعنى المقصود، باعتبار أن من عواقب التشتت إلى فرق                                   |               |
| مختلفة التقاتل، ولذلك عطف قوله "ويذيق بعضكم بأس بعض" على "يلبسكم                                            |               |
| شيعا" الأمر الذي لم يبينه المترجم على مستوى الربط بسبب إبدال "الواو" ب                                      |               |

"أو" في الترجمة (OU) وكأن إلباسهم شيعا لا علاقة له بما بعده.

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُنْ فَيَكُونُ                         | أداة الوصل في |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| قَوْلُهُ الْحُقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنْفَحُ فِي الصُّورِ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُوَ الْحُكِيمُ الْخَبِيرُ | الآية الكريمة |
| (73)                                                                                                                          |               |
| «Il a vraiment créé les cieux et la terre. Le jour où il                                                                      | أداة الوصل في |
| dit : sois, <u>c'est. Sa parole est vérité. A lui la règne le</u>                                                             | الترجمة       |
| jour où sonnera la trompette. Il connait                                                                                      |               |
| l'insondable autant que l'apparence. Il est le sage et                                                                        |               |
| il est renseigné. » P86                                                                                                       |               |
| في الآية الكريمة فصل و كذلك وصل بالواو في مختلف المواضع المبينة فيها، أما في                                                  | التحليل       |
| الترجمة فيلاحظ وجود الفصل في جميع المواضع، إلا أن هذا لم يؤثر، حسب رأيي،                                                      |               |
| على المعنى و لا على الاتساق.                                                                                                  |               |

| قال تعالى: فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَىٰ كَوْكَبًا قَالَ هَٰذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ       | أداة الوصل في |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الأَفِلِينَ (76) فَلَمَّا رَأَى الْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَٰذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي | الآية الكريمة |
| لَأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِّينَ(77) فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَٰذَا رَبِّي هَٰذَا أَكْبَرُ       |               |
| فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ (78)                                                 |               |
| «Quand la nuit se déploya sur lui, il vit un astre. Il                                                                    | أداة الوصل في |
| dit: c'est mon Seigneur. Et quand cet astre                                                                               | الترجمة       |
| disparut, il dit: je n'aimerai pas ceux qui                                                                               |               |
| disparaissent(76) Quand il vit le lever de la lune, il                                                                    |               |
| dit : c'est mon Seigneur. Mais quand elle disparut,                                                                       |               |
| il dit: Si mon Seigneur ne me guide pas je serai                                                                          |               |
| parmi les égarés. (77) Quand il vit se lever le soleil, il                                                                |               |

| dit : c'est mon Seigneur, car c'est plus grand. Mais                        |         |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| quand le soleil disparut, il dit : Mon peuple, je ne                        |         |
| réponds pas des dieux que vous ajoutez(78) P86                              |         |
| ربطت الفاء في الآيات الكريمة بين الأحداث المتسلسلة من قصة إبراهيم عليه      | التحليل |
| السلام حيث أضفت تماسكا وترابطا واضحا، أما في الترجمة فلقد وظف المترجم       |         |
| الرابط "quand" الذي أفاد التعاقب الزمني، حيث جاء منفردا ثم مقترنا           |         |
| بالأدوات "et" في المرة الأولى ثم "mais" على مرتين، أما اختيارات المترجم هذه |         |
| فكانت مناسبة، في رأيي، حيث حافظ على المعنى وحقق الاتساق و التعاقب بين       |         |
| الأحداث المتتالية في ترجمة معاني هذه الآيات الكريمة.                        |         |

| قال تعالى: وَحَاجَّهُ قَوْمُهُ قَالَ أَثُحَاجُونِيِّ فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ | أداة الوصل في |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| إِلَّا أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ(80)                   | الآية الكريمة |
| «Son peuple vint discuter, mais il répondit : Venez-                                                               | أداة الوصل في |
| vous discuter de Dieu quand il m'a guidé? Je ne                                                                    | الترجمة       |
| crains pas les dieux que vous ajoutez, sauf si mon                                                                 |               |
| Seigneur décide autrement, <u>car</u> mon Seigneur                                                                 |               |
| cerne tout de sa science. Réfléchissez donc.»P86                                                                   |               |
| اضطر المترجم إلى إضافة أدوات الربط (mais, car) بالرغم من عدم وجود ما                                               | التحليل       |
| يقابلها في الآية الكريمة-إذ نحد فيها فصلا في هذه المواضع- إلا أن أسلوب اللغة                                       |               |
| الفرنسية ومتطلبات الاتساق في هذه اللغة قد فرضت هذه الإضافات فيما يخص                                               |               |
| أدوات الربط.                                                                                                       |               |

| قال تعالى: ذَٰلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوَ اَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُمْ | أداة الوصل في |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (88)                                                                                  | الآية الكريمة |
| «C'est le chemin de Dieu, il y guide qui il veut de                                                           | أداة الوصل في |

| ses esclaves, mais s'ils avaient ajouté des dieux, leurs                                | الترجمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| actes auraient été vains.» P87                                                          |         |
| قابل المترجم أداة الربط "الواو" في الآية الكريمة بما يفيد الاعتراض                      | التحليل |
| (objection) أي الأداة (mais)، وهو المناسب للسياق الذي هو بمعنى أنهم                     |         |
| «لو أشركوا مع فضلهم وتقدمهم وما رفع لهم من الدرجات لكانوا كغيرهم في                     |         |
| حبوط أعمالهم $^{1}$ ، وبالتالي فإن تغير أداة الربط أثناء الترجمة لم يؤثر على المعنى ولا |         |
| ولا على الاتساق.                                                                        |         |

| قال تعالى: وَمَنَ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ | أداة الوصل في |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| شَيْءٌ وَمَنْ قَالَ سَأُنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ | الآية الكريمة |
| وَالْمَلَائِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمُ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُحْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ |               |
| تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنَ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ (93)                              |               |
| «Quoi de plus coupable que de forger un mensonge                                                                    | أداة الوصل في |
| contre Dieu <u>ou</u> de dire, quand rien m'a été                                                                   | الترجمة       |
| dévoilé : j'ai un dévoilement. Ou de dire : je vais                                                                 |               |
| faire une révélation comme celle de Dieu. Si tu                                                                     |               |
| voyais les coupables quand ils seront dans les abîmes                                                               |               |
| de la mort! Les anges étendront les mains Dehors                                                                    |               |
| vos âmes! Aujourd'hui vous aurez pour salaire le                                                                    |               |
| tourment d'humiliation, car vous avez menti contre                                                                  |               |
| Dieu et vous êtes détournés de ses versets avec                                                                     |               |
| orgueil » P87                                                                                                       |               |
| - جمعت حروف العطف في الآية الكريمة(الواو و أو) بين ثلاث فئات من الناس                                               | التحليل       |
| هم من افترى على الله كذبا، ومن ادعى النبوة على سبيل الافتراء، ومن قال                                               |               |

<sup>1</sup> الزمخشري، تفسير الكشاف، دار المعرفة، بيروت، ط3، 2009، ص 336

| سأنزل مثلما أنزل الله، أما في الترجمة فلقد ربط المترجم كذلك بين هؤلاء بواسطة          |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--|
| أداة العطف (OU) .                                                                     |  |
| - عطفت جملة "ولو ترى إذ الظالمون في غمرات الموت" على جملة "ومن اظلم                   |  |
| ممن افترى على الله كذبا" لأن هذه وعيد بعقاب لأولئك الظالمين المفترين على الله         |  |
| و القائلين "أوحي إلينا" والقائلين "سأنزل مثل ما أنزل الله" $^1$ ، أما في الترجمة فلقد |  |
| كان هناك فصل في هذا الموضع أثر بشكل سلبي، في رأيي، على الاتساق                        |  |
| والتماسك بين ترجمة معنى هذا الجزء وما سبقه من بداية ترجمة معنى هذه الآية              |  |
| الكريمة.                                                                              |  |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فِأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا                       | أداة الوصل في |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مِنْهُ خَضِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّحْلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِنَ               | الآية الكريمة |
| آعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ انْظُرُوا إِلَىٰ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي |               |
| ذَٰلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُومِنُونَ (99)                                                                                          |               |
| «Il a fait descendre l'eau du ciel. Nous suscitions                                                                                  | أداة الوصل في |
| ainsi la germination des plantes, et nous en                                                                                         | الترجمة       |
| suscitions la verdure où naissent les grains                                                                                         |               |
| agglomérés» P88                                                                                                                      |               |
| إن الفاء في قوله "فأخرجنا به نبات كل شيء" للتفريع، أما الفاء في قوله "                                                               | التحليل       |
| فأخرجنا منه خضرا" تفيد التفصيل <sup>2</sup> ، أما في الترجمة فلقد كان هناك فصل في                                                    |               |
| مقابل الفاء الأولى، ولكن غياب مقابل لهذه الفاء التي تفيد التفريع قد عوض                                                              |               |
| بالظرف (adverbe) "ainsi" الذي يعوض هذه الإفادة في الترجمة، أما الفاء                                                                 |               |
| الثانية فلقد قوبلت ب "et" (الواو) وبالرغم من تغير الأداة هنا تمت المحافظة على                                                        |               |
| المعنى وعلى الاتساق و التماسك حسب رأيي.                                                                                              |               |

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 399

| قال تعالى: وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ                | أداة الوصل في |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| كَذَٰلِكَ زَيَّنَّا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّمِمْ مَرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ | الآية الكريمة |
| (108)                                                                                                                        |               |
| «N'insultez pas les dieux qu'ils prient en face de                                                                           | أداة الوصل في |
| Dieu, car ils outrageraient Dieu par rancune, sans                                                                           | الترجمة       |
| savoir. Ainsi, chaque nation, nous lui avons décoré                                                                          |               |
| ses actes. <u>Puis</u> tous retourneront à leur Seigneur et il                                                               |               |
| leur montrera leurs actes. » P88                                                                                             |               |
| لما كان في قوله "كذلك زينا لكل أمة عملهم" من التعريض بالوعيد بعذاب الأمم                                                     | التحليل       |
| عقب الكلام ب "ثم" المفيدة للترتيب الرتبي، لأن ما تضمنته الجملة المعطوفة                                                      |               |
| ب"ثم" أعظم مما تضمنته المعطوف عليها $^{1}$ ، أما في الترجمة فلقد قوبلت "ثم" بما                                              |               |
| يكافئها في الفرنسية وهي أداة الربط "puis" التي تفيد نفس الفائدة التي تفيدها                                                  |               |
| "ثم"، وبالتالي فلقد تمت المحافظة على المعنى بما تتيحه اللغة المنقول إليها.                                                   |               |

| قال تعالى: أَفَغَيْرَ اللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلًا                     | أداة الوصل في |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنزَلٌ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ | الآية الكريمة |
| (114)                                                                                                                        |               |
| «Est-ce que je vais chercher d'autre juge que Dieu                                                                           | أداة الوصل في |
| quand c'est lui qui vous a révélé le livre qui                                                                               | الترجمة       |
| explique? Ceux qui ont reçu le livre savent qu'il                                                                            |               |
| vient de ton Seigneur avec la vérité. Ne sois pas de                                                                         |               |
| ceux qui doutent. » P89                                                                                                      |               |

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 434-434

| إن الخطاب في قوله "فلا تكونن من الممترين" «يحتمل أن يكون للنبي صلى الله   | التحليل |
|---------------------------------------------------------------------------|---------|
| عليه وسلم فيكون التفريع على قوله "يعلمون أنه منزل من ربك بالحق" أي فلا    |         |
| تكونن من الممترين في أنهم يعلمون ذلك» أي أن الفاء تفيد التفريع هنا، لكننا |         |
| نجد في الترجمة فصلا في هذا الموضع مما أثر بالسلب على الاتساق و التماسك،   |         |
| حيث إنه كان على المترجم، حسب وجهة نظري، أن يضع ما يناسب السياق من         |         |
| أدوات الربط مثل حرف العطف (conjonction de coordination)                   |         |
| "donc" لتكون الجملة كالتالي " Ne sois pas donc de ceux qui                |         |
| doutent" حتى يضمن الترابط مع ما سبق.                                      |         |

| قال تعالى: وَهَٰذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا قَدْ فَصَّلْنَا الأَيَاتِ لِقَوْمٍ يَثَّكُرُونَ (126) | أداة الوصل في |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                                        | الآية الكريمة |
| «Tel est le droit chemin de ton Seigneur. Ainsi                                                        | أداة الوصل في |
| expliquons-nous nos signes à ceux qui                                                                  | الترجمة       |
| réfléchissent » P90                                                                                    |               |
| في قوله "قد فصلنا الأيات" استئناف وفذلكة لما تقدم2، ولذلك فلقد أحسن                                    | التحليل       |
| المترجم بالتمهيد قبل ترجمة معنى قوله "قد فصلنا الأيات لقوم يذكرون" عن طريق                             |               |
| الظرف "ainsi" والذي يفيد معنى النتيجة، ولذلك فلقد تم الربط بفضل ذلك                                    |               |
| مع ما سبق من ترجمات.                                                                                   |               |

| قال تعالى: لَمُمْ دَارُ السَّلَامِ عِنْدَ رَبِّمِمْ وَهُوَ وَلِيُّهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (127) | أداة الوصل في |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                                        | الآية الكريمة |
| «A eux la demeure de paix près de leur Seigneur. Il                                                    | أداة الوصل في |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 17

136

\_

 $<sup>^2</sup>$ ينظر: المرجع نفسه، ص  $^2$ 

| est leur protecteur à cause de leurs actes » P90                                                                                                       | الترجمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| إن الباء في قوله "بما كانوا يعملون" تفيد السببية، ولقد قابلها المترجم بأداة الوصل المناسبة التي تفيد السببية كذلك وهي "à cause de"، وبالتالي فلقد حافظ | التحليل |
| على المعنى و على الاتساق.                                                                                                                              |         |

| قال تعالى: وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ قَدِ اسْتَكْثَرْتُمْ مِنَ الإنْسِ وَقَالَ                 | أداة الوصل في |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| أَوْلِيَاؤُهُمْ مِنَ الإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَّلْتَ لَنَا قَالَ | الآية الكريمة |
| النَّارُ مَثْوَاكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (128)                       |               |
| «Et le jour où il va tous les rassembler : Ah! race                                                                       | أداة الوصل في |
| des djinns, vous avez abusé les hommes. Mais leurs                                                                        | الترجمة       |
| clients répondront : Seigneur, nous avons profité                                                                         |               |
| les uns des autres et nous voici au terme que tu                                                                          |               |
| nous as fixé. Il leur sera dit :Le feu est votre refuge                                                                   |               |
| pour toujours, sauf volonté de Dieu. Car ton                                                                              |               |
| Seigneur est le sage, il sait » P 90                                                                                      |               |
| إن جملة "قال النار مثواكم" فصلت عن التي قبلها على طريقة القول في المحاورة 1،                                              | التحليل       |
| ولقد حاكى المترجم ذلك عن طريق الفصل بنقطة النهاية كذلك في هذا الموضع                                                      |               |
| من الترجمة كما هو مبين في نصها، ولقد أحسن في ذلك بفضل اتباعه لطريقة                                                       |               |
| اتساق النص المصدر.                                                                                                        |               |

أداة الوصل في قال تعالى: يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ أَلَمْ يَاتِكُمْ رُسُلُّ مِنْكُمْ يَقْصُّونَ عَلَيْكُمُ آيَاتِي الآية الكريمة وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَٰذَا قَالُوا شَهِدْنَا عَلَىٰ أَنْفُسِنَا وَغَرَّتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 70

| وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمُ أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ (130)         |               |
|---------------------------------------------------------------------------|---------------|
| « Ils répondront nous en témoigneront contre nous                         | أداة الوصل في |
| même. <u>Car</u> cette vie les a trompés et ils                           | الترجمة       |
| témoigneront contre eux-mêmes qu'ils n'ont pas                            |               |
| cru » P 90                                                                |               |
| لقد قابل المترجم أداة الربط المتمثلة في حرف العطف في قوله " وغرتهم الحياة | التحليل       |
| الدنيا" بالأداة "car" التي تفيد السبب، وهو ما ناسب السياق الذي يبين أنهم  |               |
| وقعوا فيما وقعوا فيه بسبب أن الحياة الدنيا قد غرتهم.                      |               |

| قال تعالى: وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَٰذِهِ الأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزْوَاجِنَا | أداة الوصل في |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَإِنْ يَكُنْ مَيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (139)            | الآية الكريمة |
| «Ils disent : ce qui est dans le ventre de ces bêtes est                                                        | أداة الوصل في |
| pur pour nos hommes et interdit à nos femmes.                                                                   | الترجمة       |
| Mais une bêtes morte, ils se partagent. Ils auront le                                                           |               |
| salaire de leur argutie, <u>car</u> Dieu est le sage, il                                                        |               |
| sait »P91                                                                                                       |               |
| إن «جملة "إنه حكيم عليم" تعليل لكون الجزاء موافقا لجرم وصفهم» أ، ولقد وافق                                      | التحليل       |
| وافق المترجم هذا المعنى على مستوى الوصل باستخدام الأداة "Car" التي تفيد                                         |               |
| التعليل، وبالتالي فلقد تمت المحافظة على المعنى و على الاتساق.                                                   |               |

| قال تعالى: ثَمَانِيَةً أَزْوَاجٍ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ قُلَ آلذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ    | أداة الوصل في |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الأُنْثَيَيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنْثَيَيْنِ نَبِّتُونِي بِعِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (143) | الآية الكريمة |
| «Il a créé quatre couples. Couples d'ovins, couples                                                                     | أداة الوصل في |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 112

# الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| de caprins. Dis : A-t-il interdit les deux mâles ou                    | الترجمة |
|------------------------------------------------------------------------|---------|
| les deux femelles ou leur portée ? Instruisez-moi, si                  |         |
| vous dites vrai. » P91                                                 |         |
| قوبلت أدوات الربط في الآية الكريمة (أم، أما) بحرف العطف "Ou" (أو) الذي | التحليل |
| يفيد التخيير، ولقد أحسن المترجم باستخدام هذا الحرف في الوصل لمناسبته   |         |
| للسياق.                                                                |         |

| قال تعالى: قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً  | أداة الوصل في |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ كَمْ خِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ | الآية الكريمة |
| غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (145)                                                        |               |
| «Dis : Dans ce qui m'est dévoilé, je ne trouve de                                                                     | أداة الوصل في |
| nourriture interdite que la bête morte, le sang                                                                       | الترجمة       |
| versé, la chair de porc qui est une souillure » P                                                                     |               |
| 91,92                                                                                                                 |               |
| جاء حرف العطف "أو" في الآية الكريمة في سياق تبيين المحرمات، والملاحظ أنه                                              | التحليل       |
| قوبل بالفواصل في الترجمة إلا أن هذا لم يخل، حسب رأيي، بالمعنى و لا بالترابط                                           |               |
| و الاتساق.                                                                                                            |               |

| قال تعالى: سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكْنَا وَلَا آبَاؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِنْ | أداة الوصل في |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| شَيْءٍ كَذَّلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُوا بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ      | الآية الكريمة |
| فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَ اَنْتُمُ إِلَّا تَخْرُصُونَ (148)                     |               |
| «Ainsi criaient au mensonge leurs devanciers et ils                                                                |               |
| ont subi notre colère » P92                                                                                        | الترجمة       |
| إن «قوله "حتى ذاقوا بأسنا" غاية للتكذيب مقصود منها دوامهم عليه إلى آخر                                             | التحليل       |

| أوقات وجودهم» أ، إلا أن هذا المعنى لم يبينه المترجم بسبب تغيير أداة الوصل |  |
|---------------------------------------------------------------------------|--|
| حيث استخدم حرف العطف "et" (الواو) بدل ما يقابل "حتى" في اللغة             |  |
| الفرنسية وما يفيد الغاية أيضا أي "jusque".                                |  |

| قال تعالى: قُلْ تَعَالَوَا آتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُ أَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ         | أداة الوصل في |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ مِنِ اِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا | الآية الكريمة |
| ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحُقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ  |               |
| لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (151)                                                                                               |               |
| «Dis: Venez, je vais vous annoncer ce que votre                                                                             | أداة الوصل في |
| Seigneur vous interdit: Ne lui ajoutez rien.                                                                                | الترجمة       |
| Bienfaisance à vos père et mère. Ne tuez pas vos                                                                            |               |
| enfants par crainte de disette, nous vous nourrirons                                                                        |               |
| vous et eux. Ecartez-vous des infamies patentes ou                                                                          |               |
| latentes. Ne tuez personne à tort, Dieu l'interdit.                                                                         |               |
| Voilà ce que Dieu commande. Peut être                                                                                       |               |
| comprendrez-vous » P92                                                                                                      |               |
| تضمنت هذه الآية الكريمة مجموعة من الأحكام جاءت على شكل جمل متعاطفة                                                          | التحليل       |
| بالواو في نسق تعبيري متناسق و متماسك، أما في الترجمة فلقد كان هناك فصل                                                      |               |
| في هذه المواضع كما هو مبين في نصها، ومع ذلك فإن هذا الأمر لم يؤثر، في                                                       |               |
| رأيي، على اتساقها.                                                                                                          |               |

- الحذف: في الحذف سيتم بشكل خاص تحليل مدى توافق الترجمة مع الآية الكريمة و تأثير ذلك على نقلها للمعنى المقصود و على اتساقها.

1 محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 149

1/10

\_

| قال تعالى: قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلْ لِلَّهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَة              | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| لَيَجْمَعَنَّكُمُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُومِنُونَ |               |
| (12)                                                                                                                |               |
| «Dis: A qui sont les êtres des cieux et de la terre?                                                                | الترجمة       |
| Dis : A Dieu et il s'est prescrit la miséricorde.» P81-                                                             |               |
| 82                                                                                                                  |               |
| لفظ الجلالة "الله" خبر مبتدأ محذوف والتقدير قل ذلك، أو هو لله $^1$ ، أي أن $^1$                                     | التحليل       |
| هناك حذف مبتدأ في هذا الموضع، ولقد قابله المترجم بالحذف هو الآخر بحيث                                               |               |
| لم يقل مثلا "Dis: ça est à Dieu"، وإنما حاكي أسلوب الآية الكريمة،                                                   |               |
| ولقد وفق في ذلك حيث كان هناك اتساق في ترجمته حسب وجهة نظري.                                                         |               |

| قال تعالى: وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (13) | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «A lui sont les êtres du jour et de la nuit.Il entend et                                  | الترجمة       |
| il sait »P82                                                                              |               |
| قوله «"وله ما سكن في الليل والنهار" أي: وما تحرك ، وخص السكون بالذكر                      | التحليل       |
| لأنه أغلب الحالين على المخلوق من الحيوان و الجماد ولأن كل متحرك يصير إلى                  |               |
| السكون $^2$ ، أما في الترجمة فلقد ترجم "جون غروجون" معنى "ماسكن" ب                        |               |
| "les êtres"أي الكائنات وهو ما يشمل الساكن و المتحرك، ولقد كان اختيارا                     |               |
| مناسبا، حسب رأيي، فما يجليه المقام في الآية الكريمة أي ما حذف ودلت عليه                   |               |
| قرينة السكون قد لا يكون كذلك في الترجمة أين نحتاج إلى التصرف قصد الشرح                    |               |
| و التوضيح.                                                                                |               |

<sup>1</sup> محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ج4، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1993، ص

حلال الدين عبد الرحمن ابن أبي بكر السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المملكة العربية السعودية، دط، 1426هـ، ص 1622

| قال تعالى: وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يَمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (17)                                                                              |               |
|                                                                                                               |               |
| «Si Dieu t'envoie un malheur, personne que lui ne                                                             | الترجمة       |
| peut le détourner et s'il t'envoie un bonheurcar                                                              |               |
| Dieu peut tout.» P82                                                                                          |               |
| في قوله "وَإِنْ يَمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ" حذف و التقدير هو "وإن                 | التحليل       |
| يمسسك بخير فلا راد له فهو على كل شيء قدير"1، ولقد حاكى المترجم هذا                                            |               |
| الحذف في ترجمته إلا أنه أدى إلى خلل في الاتساق، حيث كان عليه أن يذكر                                          |               |
| المحذوف هنا أي جواب الشرط بعد "s'il t'envoie un bonheur "                                                     |               |
| حتى تستقيم ترجمته، وبالتالي فلقد كانت هذه الترجمة " s'il t'envoie un                                          |               |
| "bonheurcar Dieu peut tout." غير متماسكة ومتسقة حسب                                                           |               |
| رأيي.                                                                                                         |               |

| قال تعالى: وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمُ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي            | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| آذَانِهِمْ وَقْرًا وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُومِنُوا كِمَا حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ |               |
| كَفَرُوا إِنْ هَٰذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ (25)                                                                  |               |
| «Certains t'écoutent, mais nous avons enveloppé                                                                           | الترجمة       |
| leur cœur pour qu'ils ne comprennent pas et                                                                               |               |
| appesanti leurs oreilles.» P82                                                                                            |               |

<sup>1</sup> ينظر: أبو حيان الأندلسي، تفسير البحر المحيط، المرجع السابق، ص 93 142

| إن في قوله "أن يفقهوه" حذف إسمي، والتقدير "كراهة أن يفقهوه"، وقيل أن     | التحليل |
|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| المعنى "أن لا يفقهوه" أما في الترجمة فلقد كان هناك ذكر في هذا الموضع حيث |         |
| ترجم المترجم بالتقدير الثاني أي "أن لا يفقهوه" وذلك باستخدام جملة منفية  |         |
| "pour qu'ils ne comprennent pas" (phrase négative)                       |         |
| ولقد أحسن في ذلك حيث حافظ على المعنى المقصود وعلى الاتساق مع ما          |         |
| سبق.                                                                     |         |

| قال تعالى: وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبُ بِآيَاتِ رَبِّنَا | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَنَكُونُ مِنَ الْمُومِنِينَ (27)                                                                                       |               |
| «Si tu les voyais, quand ils seront dans le feu à dire :                                                                | الترجمة       |
| puissions_nous revenir sur terre! Nous n'irions plus                                                                    |               |
| nier les signes de notre Seigneur, nous serions des                                                                     |               |
| croyants. »P82-83                                                                                                       |               |
| حذف الجواب في قوله "ولو ترى إذ وقفوا على النار" والتقدير "لرأيت أمرا                                                    | التحليل       |
| عظيما" والقصد من وراء هذا الحذف هو المبالغة لأن السامع مع أقصى تخيله                                                    |               |
| يذهب منه الذهن كل مذهب ولو صرح بالجواب لوقف الذهن عند المصرح به فلا                                                     |               |
| يكون له ذلك الوقع <sup>2</sup> ، أما في الترجمة فلقد حاكى المترجم هذا الأسلوب حيث إنه                                   |               |
| إنه لم يصرح كذلك بالجواب في ترجمته، فكان هناك حذف قول في هذا الموضع و                                                   |               |
| si tu les voyais, tu verrais une chose " التقدير مثلا                                                                   |               |
| énorme"، ولقد أحسن المترجم في ذلك حيث ترك في ترجمته مساحة من                                                            |               |
| أجل أن يذهب ذهن قارئ الترجمة كذلك كل مذهب من باب التفخيم و التعظيم                                                      |               |
| مع المحافظة على الاتساق.                                                                                                |               |

101 ينظر: أبو حيان الأندلسي، تفسير البحر المحيط، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

<sup>2</sup> ينظر: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج3، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، التراث، القاهرة، ط3، 1984، ص 183

| قال تعالى: وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِيَ نَفَقًا فِي الأرْضِ               | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| أَوْ سُلَّمًا فِي السَّمَاءِ فَتَاتِيَهُمْ بِآيَةٍ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَحَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَىٰ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ |               |
| الجُاهِلِينَ (35)                                                                                                          |               |
| «L'indifférence des hommes te pèse. Si tu pouvais                                                                          | الترجمة       |
| creuser un trou en terre ou mettre une échelle au                                                                          |               |
| ciel et leur donner un signe Si Dieu voulait, il les                                                                       |               |
| réunirait dans le droit chemin. Ne sois donc pas un                                                                        |               |
| ignorant. » P 83                                                                                                           |               |
| - حذف جواب الشرط في قوله " فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِيَ نَفَقًا فِي الأرْضِ أَوْ                                     | التحليل       |
| سُلَّمًا فِي السَّمَاءِ فَتَاتِيَهُمْ بِآيَةٍ" والمعنى إن شق عليك إعراضهم عن الإيمان بما                                   |               |
| حئت به من البينات وعدم عدهم لها من قبيل الآيات وأحببت أن تجيبهم إلى ما                                                     |               |
| سألوه اقتراحا فافعل أ، ولقد وافق المترجم هذا الحذف كذلك حيث إنه لم يضع                                                     |               |
| جوابا للشرط، ومع ذلك فلقد حافظ على المعنى و على الترابط حيث إن                                                             |               |
| المحذوف مفهوم من السياق.                                                                                                   |               |
| - في قوله تعالى "ولو شاء الله لجمعهم على الهدى" حذف و التقدير "ولو شاء                                                     |               |
| الله أن يجمعهم على الهدى لجمعهم" إلا أن البلاغة في أن يجاء به كذلك                                                         |               |
| محذوفا2، ولقد وافق المترجم هذا الحذف كذلك في Si Dieu voulait, il                                                           |               |
| si Dieu voulait les réunir, ils و التقدير il les réunirait                                                                 |               |
| réunirait"les ونوع هذا الحذف هنا حسب هذا التقدير فعلي، ولقد وفق                                                            |               |
| المترجم في ذلك حيث إن المعنى مفهوم من خلال السياق.                                                                         |               |

-

<sup>1</sup> ينظر: أبو السعود، تفسير أبي السعود المسمى إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، ج3، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 2010، ص 129

<sup>2</sup> ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، قرأه و علق عليه أبو فهر محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي – مطبعة المدني، القاهرة، دط، دت، ص 164

| قال تعالى: وَلَقَدَ اَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَمٍ مِنْ قَبْلِكَ فَأَخَذْنَاهُمْ بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| يتَضَرَّعُونَ (42)                                                                                                   |               |
| «Oui, nous avons envoyé des messagers à des                                                                          | الترجمة       |
| nations précédentes et nous les avons frappées de                                                                    |               |
| malheurs et de malchances, peut-être allaient- ils                                                                   |               |
| crier grâce » P83-84                                                                                                 |               |
| في قوله تعالى " وَلَقَدَ ٱرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَمٍ مِنْ قَبْلِكَ" حذف والتقدير "أرسلنا إلى أمم                        | التحليل       |
| من قبلك رسلا"، كما أن هناك حذفا آخر دل عليه الظاهر تقديره "فكذبوا                                                    |               |
| فأخذناهم"1، أما في الترجمة فلقد أحسن المترجم عندما ذكر المحذوف الأول                                                 |               |
| (des messagers) حتى يوضح ترجمته ويقترب من المعنى المقصود في الآية                                                    |               |
| الكريمة، إلا أنه أضمر كذلك في الحذف الثاني أين كان ينبغي عليه الذكر بترجمة                                           |               |
| معنى "فكذبوهم"، وبالتالي فمحاكاته للحذف الثاني كما هو في الآية الكريمة في                                            |               |
| غير محلها باعتبار أن ما يبينه الظاهر في نص الآية الكريمة لا يكون كذلك أحيانا                                         |               |
| في نص ترجمة المعاني، إذ أن المفهوم من ترجمته كان أن سبب أخذهم بالبأساء                                               |               |
| والضراء هو إرسال الرسل إليهم وهو غير المقصود في هذه الآية، وإنما السبب في                                            |               |
| أخذه إياهم هو تكذيبهم بالرسل.                                                                                        |               |

| قال تعالى: قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَئِنَ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ٱنْجُيْتَنَا مِنْ هَٰذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (63)                                                 |               |
| «Dis : Qui donc vous sauve des ténèbres de la terre                                                            | الترجمة       |
| et de la mer et qui priez-vous alors avec humilité et                                                          |               |
| en secret? Certes, si cette foi il nous sauve, nous lui                                                        |               |

<sup>1</sup> ينظر: محمد بن احمد الأنصاري القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج6، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، دط، 1938، ص ص 424

| saurons gré.» P85                                                             |         |
|-------------------------------------------------------------------------------|---------|
| يوجد حذف قول في قوله "لئن انجيتنا" والتقدير "قائلين" وقرينة الكلام هي ما      | التحليل |
| دلت على ذلك1، ولو انتقلنا إلى الترجمة لوجدنا حذف قول كذلك في هذا              |         |
| الموضع إذ التقدير "en disant"، فلقد وافق المترجم بالتالي الآية الكريمة في هذا |         |
| الحذف ولقد أحسن في ذلك، حسب رأيي، لأنه لم يؤثر على الاتساق ولا على            |         |
| نقل المعنى المقصود.                                                           |         |

| قال تعالى: فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَىٰ كَوْكَبًا قَالَ لِهَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الأفِلِينَ (76)                                                                                                      |               |
| «Quand la nuit se déploya sur lui, il vit un astre. Il                                                               | الترجمة       |
| dit: <u>c'est mon Seigneur</u> . Et quand cet astre                                                                  |               |
| disparut, il dit: je n'aimerai pas ceux qui                                                                          |               |
| disparaissent » P86                                                                                                  |               |
| في قوله "هذا ربي" حذف همزة استفهام والتقدير "أهذا ربي"2، وبالمقابل فإن                                               | التحليل       |
| المترجم لم يضع أداة الإستفهام كذلك بل ترجمة ترجمة حرفية ( c'est mon                                                  |               |
| Seigneur) إلا أن هذا لم يؤثر على المعنى حيث تتضح الصورة أكثر مع                                                      |               |
| المواصلة في قراءة ترجمة معنى الآيات التي تلي هذه الترجمة وصولا إلى " Mais                                            |               |
| quand le soleil disparut, il dit : Mon peuple, je ne                                                                 |               |
| réponds pas des dieux que vous ajoutez " أي أنه بريء من                                                              |               |
| شركهم.                                                                                                               |               |

| آية الكريمة قال تعالى: <u>وَمِنَ</u> آبَائِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ وَإِخْوَانِهِمْ وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمُ إِلَىٰ صِرَاطٍ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 281

2 ينظر: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج3، المرجع السابق، ص 213

### الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| مُسْتَقِيمٍ (87)                                                                 |         |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------|
| «Beaucoup de leurs pères, de leurs fils et de leurs                              | الترجمة |
| frères nous les avons choisis et guidés dans le droit                            |         |
| chemin » P87                                                                     |         |
| ذكر ابن عاشور في تفسيره أن ابن عطية ومن تبعه قد قدروا أن المعطوف محذوف           | التحليل |
| تقديره: ومن آبائهم جمعا كثيرا أو مهديين كثيرين 1، ولو انتقلنا إلى الترجمة لوجدنا |         |
| لوجدنا ذكرا لهذا المحذوف الذي قدره ابن عطية ومن تبعه، وذلك أن المترجم قد         |         |
| ذكر ترجمة لمعنى "الجمع الكثير" وهي "beaucoup"، وبالتالي فلقد كان هناك            |         |
| ذكر في الترجمة للمحذوف المقدر حسب ما ورد في تفسير التحرير و التنوير.             |         |

| قال تعالى: وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِنْ شَيْءٍ قُلْ           | الآية الكريمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مَنَ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا          |               |
| وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلَّمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلَا آبَاؤُكُمْ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ |               |
| يَلْعَبُونَ (91)                                                                                                            |               |
| Qui a donc révélé à Moïse le livre qui éclaire et qui                                                                       | الترجمة       |
| guide, et que vous écrivez sur parchemin pour le                                                                            |               |
| montrer un peu et le cacher beaucoup, et qui vous                                                                           |               |
| enseigne ce que ni vous ni vos pères ne saviez?                                                                             |               |
| Réponds : Dieu. Et laisse-les s'amuser aux                                                                                  |               |
| discussions. » P 87                                                                                                         |               |
| في قوله "قل الله" حذف فعل و التقدير أي "أنزله الله"2، ولقد وافق المترجم هذا                                                 | التحليل       |
| الحذف حيث لم يذكر الفعل "révéler" كذلك، ومع ذلك لم يؤثر هذا على                                                             |               |
| الاتساق في ترجمته.                                                                                                          |               |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص

2 ينظر : محمد بن علي بن محمد الشوكاني، فتح القدير، دار المعرفة، بيروت، ط4، 2007، ص 433

| قال تعالى: وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُوا وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| بِوَكِيلٍ (107)                                                                                              |               |
| «Si Dieu voulait, ils ne lui ajouteraient rien. Mais                                                         | الترجمة       |
| nous ne t'avons pas fait leur gardien ni leur                                                                |               |
| protecteur. » P88                                                                                            |               |
| في قوله "ولو شاء الله ما أشركوا" حذف تقديره "ولو شاء الله إيمانهم ما أشركوا"1،                               | التحليل       |
| أشركوا"1، ولقد حاكي المترجم كذلك هذا الحذف بعدم ترجمته لمعني " إيمانهم"                                      |               |
| حيث اكتفى ب "Si Dieu voulait" ثم ذكر جوب الشرط مباشرة " ils                                                  |               |
| ne lui ajouteraient rien "، ومع ذلك لم يؤثر اختياره هذا، حسب                                                 |               |
| وجهة نظري، على نقل المعنى المقصود، باعتبار أن المحذوف مفهوم كذلك في                                          |               |
| سياق الترجمة كما لم يكن هناك تأثير على الاتساق بصفة عامة.                                                    |               |

| قال تعالى: وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ قَدِ اسْتَكْثَرْتُمْ مِنَ الإِنْسِ وَقَالَ                | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| أَوْلِيَاؤُهُمْ مِنَ الإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَّلْتَ لَنَا قَالَ |               |
| النَّارُ مَثْوَاكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (128)                       |               |
| « Et le jour où il va tous les rassembler : Ah! race                                                                      | الترجمة       |
| des djinns, vous avez abusé les hommes. » P90                                                                             |               |
| في قوله «" قد استكثرتم من الإنس" حذف مضاف، تقديره: من إضلال الإنس،                                                        | التحليل       |
| أو من إغوائهم» <sup>2</sup> ، أما في الترجمة فلقد ذكر المترجم الفعل "abuser" الذي                                         |               |
| يحمل معنى الإضلال و الخداع، وبالتالي فلقد كان في الترجمة ذكر للمحذوف                                                      |               |
| المقدر في الآية الكريمة وهو "الإضلال" أو "الإغواء"، ومن هنا فلقد أحسن                                                     |               |

 $^{1}$ ينظر: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج $^{2}$ ، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 67

| المترجم التصرف إذ أنه نقل المعنى المقصود بتبيين الحذف المفهوم من سياق الآية |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| الكريمة، بحيث أنه لو نقل حرفيا ماكان ليتم له ذلك.                           |

- التقديم و التأخير: سأحلل فيما يلي مواطن التقديم و التأخير في الآية الكريمة بداية ثم أحلل كيفية تعامل المترجم معها و تأثير كل ذلك في المحافظة أو في إقصاء المعاني التي يضيفها هذا الأسلوب في الآية القرآنية، دون التركيز على ما يختص به بناء الجملة في اللغة الفرنسية و اختلافه عن الجملة العربية مثل تقديم الفاعل على الفعل بخلاف العربية، لأن هذا من الأمور التي يجب أن يراعيها المترجم حتى يكتب بشكل سليم في اللغة المنقول إليها.

| قال تعالى: قُلَ اَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| قُلِ اِنِّي أُمِرْتُ أَنَ أَكُونَ أَوَّلَ مَنَ اَسْلَمَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (14)                   |               |
| «Dis: Est-ce que je prendrais d'autre protecteur                                                                    | الترجمة       |
| que Dieu qui a créé les cieux et la terre? Il nourrit                                                               |               |
| et on ne le nourrit pas. » P82                                                                                      |               |
| يقول عبد القاهر الجرجاني في سبب تقديم المفعول به ( أغير الله) على الفعل                                             | التحليل       |
| (أتخذ) أن تقديم اسم المفعول هنا له من الحسن و المزية و الفخامة، ما تعلم أنه لا                                      |               |
| يكون لو أخر فقيل "قل أأتخذ غير الله وليا"، وذلك لأنه قد حصل بالتقديم معنى                                           |               |
| قولك "أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا ؟ وأيرضي عاقل من نفسه أن يفعل                                              |               |
| ذلك ؟ وأيكون جهل أجهل وعمى أعمى من ذلك ؟" ولا يكون شيء من ذلك                                                       |               |
| إذا قيل: " أأتخذ غير الله وليا" $^{1}$ كما حصل في الترجمة الفرنسية - وبالتالي فإن هذه                               |               |
| هذه الدلالة في قوة الإنكار في أن يتخذ غير الله وليا لم تظهر في الترجمة بسبب                                         |               |
| تقديم الفعل "prendrais" على "que Dieu".                                                                             |               |

<sup>1</sup> ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، قرأه و علق عليه أبو فهر محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي – مطبعة المدني، القاهرة، دط، دت، ص 121-122

|                                                                                                                          | 1             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| قال تعالى: قُلِ اِنِّيَ أَحَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (15)                                         | الآية الكريمة |
| «Dis: Que je résiste à mon Seigneur et je crains le                                                                      | الترجمة       |
| tourment d'un jour terrible. » P82                                                                                       |               |
| قام المترجم في ترجمته لمعنى هذه الآية الكريمة بتقديم ترجمة معنى "إن عصيت ربي"                                            | التحليل       |
| " je résiste à mon Seigneur و تأخير ترجمة معنى "إني أخاف"                                                                |               |
| crains"وهو غير الترتيب الموجود في النص المصدر، مما أدى إلى الإخلال                                                       |               |
| بالمعنى و بالاتساق في هذه الترجمة، باعتبار أنه كان من المناسب، في رأيي،                                                  |               |
| المحافظة على نفس الترتيب بأن يترجم مثلا-استنادا إلى اختياراته- Dis: je                                                   |               |
| crains-si je résiste à mon Seigneur- le tourment                                                                         |               |
| d'un jour terrible" حتى يبني ترجمته على نفس معنى و اتساق الآية                                                           |               |
| الكريمة.                                                                                                                 |               |
| قال تعالى:وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعِبٌ وَلَمْوٌ وَلَلدَّارُ الأَخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا | الآية الكريمة |
| تَعْقِلُونَ (32)                                                                                                         |               |
| «Cette vie n'est que plaisir et jeu, mais la demeure                                                                     | الترجمة       |
| dernière est meilleure pour qui est est fidèle, ne le                                                                    |               |
| comprendrez-vous pas ?» P83                                                                                              |               |
| في الآية الكريمة تم ذكر كلمة "اللعب" ثم تلاها ذكر كلمة "اللهو"، بينما في                                                 | التحليل       |
| الترجمة نجد أن المترجم قد عكس هذا الترتيب بحيث أنه قدم كلمة "اللهو" التي                                                 |               |
| ترجم معناها ب "plaisir" وأخر كلمة "اللعب" التي ترجم معناها ب "jeu"،                                                      |               |
| وهو الأمر الذي كان بالإمكان تجنبه، حسب رأيي، بأن يحافظ المترجم على نفس                                                   |               |
| الترتيب الموجود في الآية الكريمة، حتى يبني اتساق ترجمته على اتساق الآية                                                  |               |
| القرآنية.                                                                                                                |               |
| <u> </u>                                                                                                                 |               |

| قال تعالى: قُلَ ارَآيْتَكُمُ إِنَ اتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوَ اتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ | الآية الكريمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (40)                                                                                   |               |

| «Dis: Que vous en semble? Si le tourment ou                                                   | الترجمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| l'heure de Dieu vous viennent, prierez-vous                                                   |         |
| quelqu'un d'autre que Dieu? dites la vérité »P83                                              |         |
| توجه الإنكار في تقديم المفعول به (أغير الله) على الفعل (تدعون) إلى كونه بمثابة                | التحليل |
| أن يوقع به مثل ذلك الفعل <sup>1</sup> ، أي أغير الله بمثابة من يُدع، أما في الترجمة فإننا نجد |         |
| نجد أن هذه الدلالة في قوة إنكار دعوة غير الله عز وجل قد أفقدت وذلك بسبب                       |         |
| تقديم الفعل "prierez" و تأخير "que Dieu".                                                     |         |

| قال تعالى: بَلِ اِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنْسَوْنَ مَا | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| تُشْرِكُونَ(41)                                                                                  |               |
| «Non. C'est lui que vous prierez et, s'il veut, il                                               | الترجمة       |
| écartera ce pourquoi vous l'invoquiez et vous                                                    |               |
| oublierez ce que vous inventiez » P83                                                            |               |
| إن تقديم المفعول في قوله "بل اياه تدعون" «للقصر وهو قصر إفراد للرد على                           | التحليل       |
| المشركين في زعمهم أنهم يدعون الله ويدعون أصنامهم، وهم وإن كانوا لم يزعموا                        |               |
| ذلك في حال ما إذا أتاهم عذاب الله أو أتتهم الساعة إلا أنهم لما ادعوه في غير                      |               |
| تلك الحالة نزلوا منزلة من يستصحب هذا الزعم في تلك الحالة أيضا»2، ولقد                            |               |
| حاكي المترجم هذا الأسلوب كذلك في ترجمته بتقديم "c'est lui" على الفعل                             |               |
| "prierez" دون أن يؤثر ذلك على الاتساق في ترجمته، وبالتالي فلقد حافظ                              |               |
| على المعنى المقصود.                                                                              |               |

| يُمُ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ | جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ | بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا | وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ | قال تعالى: | الآية الكريمة |
|-------------------------|-------------------------|----------------------------|-------------------------------|------------|---------------|

 $^{1}$  ينظر: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج $^{2}$ ، المرجع السابق، ص

<sup>2</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 224-225

| لِيُقْضَىٰ أَجَلُ مُسَمَّى ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (60)             |               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «La nuit il vous rappelle. Le jour il sait ce que vous                                                                 | الترجمة       |
| faites. Le jour, il vous ressuscite pour accomplir le                                                                  |               |
| temps fixé. » P85                                                                                                      |               |
| في نص الترجمة تقديم لترجمة كلمتي "الليل" و "النهار" (la nuit et le jour)                                               | التحليل       |
| حيث بدأ المترجم جملته بهما في ترجمته لمعنى قوله "وهو الذي يتوفاكم بالليل"                                              |               |
| وقوله "ويعلم ما جرحتم بالنهار"، وهذا غير الترتيب الموجود في الآية الكريمة الذي                                         |               |
| كان من المناسب حسب وجهة نظري المحافظة عليه أثناء الترجمة، حتى يبني                                                     |               |
| المترجم اتساق ترجمته على اتساق الآية القرآنية، وذلك بأن يترجم مثلا: " ألا                                              |               |
| vous rappelle pendant la nuit et il sait ce que vous                                                                   |               |
| faites pendant le jour.                                                                                                |               |
| قال تعالى: قُلَ اَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ | الآية الكريمة |
| إِذْ هَدَانَا اللَّهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى    |               |
| الْهُدَى ائْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (71)            |               |
| «Dis : prierons-nous en face de Dieu des dieux qui                                                                     | الترجمة       |
| ne peuvent ni servir ni nuire. Quand Dieu nous a                                                                       |               |
| guidés reviendrons-nous en arrière comme celui                                                                         |               |
| que les satans détraquent sur la terre. » P86                                                                          |               |
| خالف المترجم ترتيب الآية الكريمة في قوله "ونرد على أعقابنا بعد إذ هدانا الله"،                                         | التحليل       |
| حيث إنه قدم ترجمة معنى "بعد إذ هدانا الله" ( quand Dieu nous a                                                         |               |
| guidés)، وأخر ترجمة معني "ونرد على أعقابنا" (_guidés                                                                   |               |
| en arrière)، لكن تصرفه هذا لم يؤثر على المعنى، حسب رأيي، كما أن                                                        |               |
| أسلوب اللغة الفرنسية-خاصة بعد استعماله للأداة "quand"- قد فرض عليه                                                     |               |
| هذا الترتيب، حتى يكون هناك اتساق في ترجمته.                                                                            |               |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُنْ فَيَكُونُ                         | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| قَوْلُهُ الْحُقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ |               |
| ${(73)}$                                                                                                                      |               |
| «Il a vraiment créé les cieux et la terre. Le jour où il                                                                      | الترجمة       |
| dit : sois, c'est. Sa parole est vérité. » P86                                                                                |               |
| إن قوله "يوم يقول كن فيكون" «ظرف وقع حبره مقدما للاهتمام به، و المبتدأ هو                                                     | التحليل       |
| "قوله" ويكون "الحق" صفة للمبتدأ. وأصل التركيب: وقوله الحق يوم يقول: كن                                                        |               |
| فيكون. ونكتة الاهتمام بتقديم الظرف الرد على المشركين المنكرين وقوع هذا                                                        |               |
| التكوين بعد العدم» <sup>1</sup> ، أما في الترجمة فلقد حاكى المترجم هذا التقديم كذلك،                                          |               |
| وذلك بالمحافظة على نفس الترتيب الموجود في الآية الكريمة دون أن يؤثر ذلك                                                       |               |
| على الاتساق في ترجمته ودون الإخلال بالمعنى.                                                                                   |               |

| قال تعالى: وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتِ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (83)                                                                                  |               |
| «Voilà les raisons que nous fournissions à Abraham                                                            | الترجمة       |
| contre son peuple. Nous haussons le rang de qui                                                               |               |
| nous voulons. Ton Seigneur est le sage, il sait » P                                                           |               |
| 86-87                                                                                                         |               |
| قدم «"حكيم" على "عليم" لأن هذا التفضيل مظهر للحكمة ثم عقب ب                                                   | التحليل       |
| "عليم" ليشير إلى أن ذلك الإحكام جار على وفق العلم»2، أما في الترجمة فلقد                                      |               |
| فلقد حدث نفس الشيء أي قدم "le sage" على "il sait"، ليحافظ المترجم                                             |               |
| بالتالي على المقاصد من وراء هذا الترتيب.                                                                      |               |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 307

المرجع نفسه، ص 336 المرجع نفسه المرجع المر

| قال تعالى: وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَّقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ (100)                                                                   |               |
| « Ils ajoutent à Dieu des djinns » P88                                                                           | الترجمة       |
| في الآية الكريمة تقديم للمحرور على المفعول الأول (شركاء)؛ لأن الإنكار متوجه                                      | التحليل       |
| إلى الجعل لله، لا إلى مطلق الجعل، كما قدم المفعول الثاني ( شركاء)- الذي                                          |               |
| أصبح المفعول الأول على الأول (الجن) -الذي أصبح المفعول الثاني - حيث كان                                          |               |
| التقديم هنا لإرادة التبكيت والتعجيب من حال المذكور، قصد التوبيخ، وتقديم                                          |               |
| الشركاء أبلغ في حصوله 1، أما في الترجمة فنجد غيابا لكلمة "شركاء" حيث حذفها                                       |               |
| حذفها المترجم من نص ترجمته وترجم كلمة"الجن"مباشرة بعد لفظ الجلالة، مما                                           |               |
| أخل بالاتساق الذي من المفروض بناؤه على اتساق النص المصدر، كما أنه في                                             |               |
| ترجمته هذه لم ينقل المعاني المقصودة من كلمة "شركاء" والحكمة من تقديمها لأنه                                      |               |
| أقصاها تماما أثناء الترجمة.                                                                                      |               |

| قال تعالى: أَفَغَيْرَ اللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلًا                      | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنزَلُّ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ |               |
| (114)                                                                                                                         |               |
| «Est-ce que je vais chercher d'autre juge que Dieu                                                                            | الترجمة       |
| quand c'est lui qui vous a révélé le livre qui                                                                                |               |
| explique? » P89                                                                                                               |               |
| تقدم قوله «"أفغير الله" على "أبتغي" لأن المفعول هو محل الإنكار. فهو الحقيق                                                    | التحليل       |
| بموالاة همزة الاستفهام الإنكارية» <sup>2</sup> ، لكن هذا القصد قد غاب في الترجمة بسبب                                         |               |
| عدم البناء على كيفية اتساق نص الآية الكريمة، حيث إن المترجم قد عكس                                                            |               |

<sup>1</sup> ينظر : بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج3، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط3، 1984، ص 236

<sup>2</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 14

| الترتيب بحيث أنه قدم ترجمته لمعنى "أبتغي حكما" ( chercher d'autre |  |
|-------------------------------------------------------------------|--|
| juge) على ترجمته لمعنى "أفغير الله" (que Dieu).                   |  |

| قال تعالى: وَكَذَٰلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَادِهِمْ شُرَكَاؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ (137)     |               |
| «Leurs dieux leur embellissent leurs meurtres                                                                 | الترجمة       |
| d'enfants.» P 91                                                                                              |               |
| في الآية تقديم للمفعول في قوله "قتل أولادهم" على الفاعل "شركاؤهم"، والسبب                                     | التحليل       |
| في تقديم المفعول هنا هو أنهم يقدمون الأهم، والذي هم بشأنه أعني وموضع                                          |               |
| التعجب هاهنا إقدامهم على قتل أولادهم، فلهذا السبب حصل هذا التقدير 1،                                          |               |
| الذي غاب في الترجمة لتغيب معه هذه المقاصد في إبراز التعجب في قيامهم بهذا                                      |               |
| الفعل وهو قتل أولادهم، وذلك بسبب تقديم المترجم للفاعل "leurs dieux"                                           |               |
| الذي أخر في الآية الكريمة.                                                                                    |               |

| قال تعالى: وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفْرٍ وَمِنَ الْبَقْرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَٰلِكَ جَزَيْنَاهُمْ    |               |
| بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ (146)                                                                            |               |
| «Nous avons interdit aux juifs toute bête à ongles,                                                                 | الترجمة       |
| nous leur avons interdit les graisses des bovins et des                                                             |               |
| ovins à part celle du dos et des entrailles et celle qui                                                            |               |
| est mêlée à l'os. Tel a été le salaire de leur révolte.                                                             |               |
| Oui, nous sommes équitable » P92                                                                                    |               |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الرازي فخر الدين، تفسير الفخر الرازي، ج13، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، ط1، 1981، 1981، ص 217

| إن «تقديم الجحرور على متعلقه في قوله "وعلى الذين هادوا حرمنا" لإفادة                               | التحليل |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| الاختصاص، أي عليهم لا على غيرهم من الأمم» أ، إلا أن هذا التقديم لا نجده                            |         |
| نجده في نص الترجمة حيث إن المترجم قام بتأخير كلمة "juifs" وتقديم الفعل                             |         |
| "avons interdit"، مما أدى إلى إقصاء هذه الفائدة في التقديم والمتمثلة في                            |         |
| الاختصاص، ولو أن الجملة سليمة من الناحية اللغوية ومتسقة مع ما يليها ولكن                           |         |
| بطريقة غير مبنية على كيفية اتساق النص المصدر، كما أن المترجم قد خالف                               |         |
| الآية الكريمة في قوله تعالى "وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا" وذلك |         |
| des bovins et des " وتأخيره ل "avons interdit" بتقديمه للفعل                                       |         |
| ovins " مما أدى كذلك إلى تفويت معاني تقديم الجحرور على عامله في الآية                              |         |
| الكريمة في هذا الموضع، والمتمثلة في «الاهتمام ببيان ذلك، لأنه مما يلتفت الذهن                      |         |
| إليه عند سماع تحريم كل ذي ظفر فيترقب الحكم بالنسبة إليهما فتقديم المحرور بمنزلة                    |         |
| الافتتاح ب(أما)» <sup>2</sup> .                                                                    |         |

| قال تعالى: قُلَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ اللَّه            | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنبِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ |               |
| تَخْتَلِفُونَ (164)                                                                                                     |               |
| « Dis : Irai-je chercher d'autre seigneur que Dieu »                                                                    | الترجمة       |
| P93                                                                                                                     |               |
| قدم المفعول "أغير الله" على فعله "أبغي" لأنه المقصود من الاستفهام الإنكاري،                                             | التحليل       |
| لأن محل الإنكار هو أن يكون غير الله يبتغي له ربا <sup>3</sup> ، لكن هذه الدلالة لم تظهر                                 |               |
| تظهر في الترجمة بسبب تقديم الفعل "chercher" على "que Dieu"، فلم                                                         |               |
| تظهر بالتالي القوة الإنكارية في نص الترجمة كما هي في الآية الكريمة، ولم يبن                                             |               |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 142

المرجع نفسه، ص 143  $^2$ 

 $<sup>^{206}</sup>$  ينظر: المرجع نفسه، ص  $^{3}$ 

## الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| نص المصدر. | لم اتساق ال   | الاتساق ع  |
|------------|---------------|------------|
| ىص المصدر. | نتی انستان از | الاستان عو |

#### - الاستبدال

| قال تعالى: أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْدٍ مَكَّنَّاهُمْ فِي الأرْضِ مَا لَمْ نُمكِّنْ      | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ تَحْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ |               |
| بِذُنُوكِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخرِينَ (6)                                                           |               |
| «Est-ce qu'ils n'ont pas vu combien nous avons                                                                          | الترجمة       |
| détruit de générations avant eux? Nous les avions                                                                       |               |
| établies mieux que vous ne <u>l'êtes</u> sur la terre.» P81                                                             |               |
| في الترجمة استبدال فعلي حيث عوض فعل الكينونة "être" (êtes ) إعادة ذكر                                                   | التحليل       |
| الفعل (établir) الذي هو ترجمة لمعنى التمكين المذكور في الآية الكريمة وذلك                                               |               |
| حسب ترجمة "جون غروجون"، وفي رأيي أن اختيار المترجم كان مناسبا حيث                                                       |               |
| حافظ على المعنى المقصود وعلى الاتساق حسب ما تتيحه اللغة الهدف، كما                                                      |               |
| تجنب الركاكة في الأسلوب بتجنب إعادة ذكر الفعل (établir).                                                                |               |
| قال تعالى: مَنْ يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمَهُ وَذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْمُبِينُ (16)                          | الآية الكريمة |
| «Quiconque est épargné ce jour-là, c'est qu'il lui a                                                                    | الترجمة       |
| fait miséricorde, et c'est le succès manifeste. »P82                                                                    |               |
| في الترجمة استبدال إسمي في "ce jour-là " التي تحيل إلى "                                                                | التحليل       |
| terrible" المذكورة في ترجمة معنى الآية السابقة لهذه الآية، والملاحظ أن المترجم                                          |               |
| قد حافظ على نفس العنصر الاتساقي في الآية الكريمة "يومئذ" الذي يحيل بدوره                                                |               |
| إلى "يوم القيامة".                                                                                                      |               |

| قال تعالى: وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَىٰ رَبِّمِمْ قَالَ أَلَيْسَ هَٰذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَىٰ وَرَبِّنَا قَالَ | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ (30)                                                                     |               |

## الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| « Si tu les voyais devant leur Seigneur quand il leur                       | الترجمة |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| dira : Est-ce que ce n'est pas la vérité ? Ils disent :                     |         |
| Si, par notre Seigneur » P83                                                |         |
| في كلمة "Si" التي هي ترجمة لمعنى "بلى" استبدال قولي والتقدير " Si, c'est la | التحليل |
| vérité"، وهو نفس العنصر الاتساقي الموجود في الآية الكريمة في قوله "بلي"     |         |
| أي "بلي هو حق".                                                             |         |

| قال تعالى: وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلُ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُوذُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَإِ الْمُرْسَلِينَ (34)                 |               |
| «D'autres apôtres avant toi furent traités de                                                                  | الترجمة       |
| menteurs. Ils ont enduré d'être traités <u>ainsi</u> » P83                                                     |               |
| في كلمة "ainsi" (هكذا) استبدال إسمي عوض كلمة "menteurs" أي                                                     | التحليل       |
| "كاذبين"، وهو في نظري احتيار مناسب حافظ على المعنى وضمن الاتساق                                                |               |
| وسلامة الأسلوب في الترجمة، بالرغم من أننا نجد في الآية الكريمة ذكرا لما استبدل                                 |               |
| في الترجمة في قوله "ماكذبوا".                                                                                  |               |

| قال تعالى: وَكَذَّلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لِيَقُولُوا أَهَٰؤُلَاءِ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ (53)                                                                     |               |
| «Nous les éprouvons ainsi les uns par les autres pour                                                                | الترجمة       |
| qu'ils disent : Dieu a-t-il choisi ceux-là pour les                                                                  |               |
| combler de bienfaits? Mais Dieu connait ceux qui                                                                     |               |
| lui savent gré » P84                                                                                                 |               |

| إن المراد «بالبعض المنصوب المشركون فهم المفتونون، وبالبعض الجحرور بالباء                                                                 | التحليل |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| $\operatorname{ceux}^{-1}$ المؤمنون $\operatorname{les\ uns}^{-1}$ وبالتالي فإن كلمة " $\operatorname{les\ uns}$ " استبدال قولي عوض جملة |         |
| qui nient nos signes"(المشركون) المذكورة في ترجمة معنى الآية 49، أما                                                                     |         |
| "les autres" فهي استبدال قولي كذلك عوضت جملة " les autres"                                                                               |         |
| prient leur Seigneur (المؤمنون) المذكورة في ترجمة معنى الآية 52، مما                                                                     |         |
| ساهم في اتساق هذه الترجمة مع ما سبق عن طريق هذه العناصر الاتساقية، بحيث                                                                  |         |
| أننا نعود في كل مرة إلى ما ذكر سابقا من أجل تحديد العنصر المستبدَل.                                                                      |         |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُنْ فَيَكُونُ                         | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| قَوْلُهُ الْحَقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ |               |
| (73)                                                                                                                          |               |
| «Il connait l'insondable autant que l'apparence. Il                                                                           | الترجمة       |
| est le sage et il est renseigné. » P86                                                                                        |               |
| يدل الظرف (adverbe" على التساوي في الكمية                                                                                     | التحليل       |
| والقيمة²، وبالتالي فإن التقدير في الترجمة هو " Il connait l'insondable والقيمة                                                |               |
| l'insondable_et il connait l'apparence "، ومن هنا فهو                                                                         |               |
| استبدال قولي عوض جملة "il connait" وهو، حسب وجهة نظري، اختيار                                                                 |               |
| مناسب من قبل المترجم حتى يتجنب التكرار وعدم الاتساق في الأسلوب، بالرغم                                                        |               |
| من عدم وجود ما يقابله في النص المصدر الذي استخدم الواو كعنصر اتساق                                                            |               |
| "عالم الغيب <u>و</u> الشهادة".                                                                                                |               |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 253

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, (notre traduction), Direction du département Dictionnaires Dictionnaires et Encyclopédies, Paris, 2016, p101

<sup>«</sup> Marque l'égalité de quantité, de valeur »

| قال تعالى: أُولَٰئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهْ قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا اِنْ | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ (90)                                                                          |               |
| «Voilà ceux que Dieu a guidés. Suis le même                                                                       | الترجمة       |
| chemin » P87                                                                                                      |               |
| "le droit chemin" استبدال اسمي عوض عبارة "même" استبدال                                                           | التحليل       |
| المذكورة سابقا في ترجمة معنى الآية 87، ولقد حافظ المترجم بما على المعنى                                           |               |
| المقصود، بالرغم من أن الاختيار الأفضل، حسب رأيي، كان الترجمة بهذا الشكل                                           |               |
| "Suis leur droit chemin" حتى يقترب أكثر من الآية الكريمة.                                                         |               |

| قال تعالى: وَمَنَ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| شَيْءٌ وَمَنْ قَالَ سَأُنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ |               |
| وَالْمَلَائِكَةُ بَاسِطُو أَيْدِيهِمُ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنتُمْ   |               |
| تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحُقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ (93)                              |               |
| «Quoi de plus coupable que de forger un mensonge                                                                    | الترجمة       |
| contre Dieu ou de dire, quand rien n'a été dévoilé :                                                                |               |
| j'ai un dévoilement. Ou de dire : je vais faire une                                                                 |               |
| révélation comme <u>celle</u> de Dieu » P87                                                                         |               |
| في الضمير "celle" استبدال اسمي عوض إعادة ذكر كلمة "révélation"                                                      | التحليل       |
| je vais faire une révélation comme la (وحي)، والتقدير"                                                              |               |
| révélation de Dieu " ، أما اختيار المترجم هنا فكان مناسبا، فيما                                                     |               |
| يبدوا لي، حيث حافظ على الاتساق دون الإخلال بالمعنى، حتى وإن لم يكن لهذا                                             |               |
| العنصر الاتساقي "celle" وجود في نص الآية الكريمة.                                                                   |               |

| قال تعالى: وَكَذَٰلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ(129) | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                           | 9 "           |

| «Ainsi donnons-nous pouvoir à certains coupables                            | الترجمة |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| sur <u>d'autres</u> à cause de leurs actes » P90                            |         |
| "d'autres coupables" استبدال اسمي و التقدير "d'autres coupables"            | التحليل |
| وهي ترجمة لمعنى "بعضا" الموجودة في الآية الكريمة، ومن هنا فلقد أبقى المترجم |         |
| على نفس العنصر الاتساقي مع المحافظة على المعنى.                             |         |

| قال تعالى: وَكَذُّلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَادِهِمْ شُرَكَاؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ (137)     |               |
| «Leurs dieux leur embellissent leurs meurtres                                                                 | الترجمة       |
| d'enfants. C'est pour leur perdition et pour                                                                  |               |
| dégrader leur culte. Si Dieu voulait, ils n'agiraient                                                         |               |
| pas ainsi. Mais laisse les à leurs inventions.» P 91                                                          |               |
| إن الترجمة العكسية لترجمة "جون غروجون" لمعنى قوله تعالى" ولو شاء الله ما                                      | التحليل       |
| فعلوه" هي "ولو شاء الله ما تصرفوا بمذا الشكل" ( Si Dieu voulait, ils                                          |               |
| n'agiraient pas ainsi.) بمعنى لو شاء الله لم يقتلوا أولادهم، وبالتالي فإن                                     |               |
| الفعل "agir" في نص الترجمة يعتبر استبدالا فعليا عوض، حسب رأيي، الفعل                                          |               |
| "meurtrir" بمعنى "قتل" و التقدير " meurtrir                                                                   |               |
| meurtrissent pas leurs enfants"، أما لو عدنا لنص الآية الكريمة                                                |               |
| فإننا نجد نفس العنصر الاتساقي "فعلوه" أي «لما فعل المشركون ما زين لهم من                                      |               |
| القتل، أو لما فعل الشياطين التزيين أو الإرداء أو اللبس.» 1                                                    |               |

| ل تعالى: قُلْ تَعَالَوَا آتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُ أَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ         | الآية الكريمة ق |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| حْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ مِنِ اِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا | · [             |

1 أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري، تفسير الكشاف، دار المعرفة، بيروت، ط3، 2009، ص 348

| ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ |         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (151)                                                                                              |         |
| «Dis: Venez, je vais vous annoncer ce que votre                                                                            | الترجمة |
| Seigneur vous interdit: Ne lui ajoutez rien.                                                                               |         |
| Bienfaisance à vos père et mère. Ne tuez pas vos                                                                           |         |
| enfants par crainte de disette, nous vous nourrirons                                                                       |         |
| vous et eux. Ecartez-vous des infamies patentes ou                                                                         |         |
| latentes. Ne tuez personne à tort, Dieu l'interdit.                                                                        |         |
| Voilà ce que Dieu commande. Peut être                                                                                      |         |
| comprendrez-vous » P92                                                                                                     |         |
| في كلمة "voilà" استبدال قولي عوض ذكر مجموع ما ذكر من وصايا، وهو                                                            | التحليل |
| نفس العنصر الاتساقي الموجود في الآية الكريمة "ذلكم" الذي يشير بدوره إلى                                                    |         |
| مجموع ما ذكر قبله، وبالتالي فلقد حافظ المترجم على نفس طريقة الاتساق في                                                     |         |
| هذا الموضع.                                                                                                                |         |

| قال تعالى: مَنْ جَاءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَىٰ إِلَّا | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ (160)                                                                           |               |
| «Quiconque aura fait le bien en sera payé dix fois                                                               | الترجمة       |
| autant. Quiconque aura fait le mal n'en sera payé                                                                |               |
| que d'autant et ne sera pas lésé » P93                                                                           |               |
| في كلمتي "autant" و "d'autant" استبدال إسمي عوض إعادة ذكر كلمتي                                                  | التحليل       |
| "الحسنة" و "السيئة" "le bien" و "le mal" ، ولقد ناسب هذا السياق                                                  |               |
| حسب وجهة نظري، باعتبار أن معنى "autant" هو ما يساوي ذلك الشيء                                                    |               |
| المذكور، كما أن هذه العناصر الاتساقية في الترجمة قد وافقت الآية الكريمة وذلك                                     |               |
| في كلمتي "أمثالها" و "مثلها" التي عوضت بدورها إعادة ذكر كلمتي "الحسنة"                                           |               |

و "السيئة".

#### ب- الاتساق المعجمي:

- التكرار: سأحلل فيما يلى كيفية تعامل "جون غروجون" في ترجمته مع بعض مواطن التكرار في سورة الأنعام، مراعيا مختلف الأنواع من التكرار بإعادة العنصر المعجمي أو بمشتقاته إلى التكرار بالمرادف، وشبه المرادف، مركزا في البداية على تلك الكلمات التي تتكرر كل مرة على مستوى السورة بأكملها كلفظ الجلالة مثلا، ثم أحلل كيفية تصرف المترجم مع التكرار بين آيتين أو أكثر وصولا إلى التكرار في الآية الواحدة، خاصة وأن من أسرار الإعجاز القرآني ذلك النظام العجيب في نظمه وتلك الصلة العظيمة بين ترتيب دقيق في تكرار حرف أو لفظ أو جملة بطرائق متنوعة تتميز في التفنن في ألوان البيان المتعدد الدلالة مثل الوعظ و الوعد و الترغيب أو الترهيب أو التيئيس أو التشويق أو التسلية أو التعجيز وغير ذلك من الدلالات $^{1}$  التي تبرز قيمة التكرار في القرآن الكريم.

-تكرار لفظ الجلالة: نجد في سورة الأنعام، من بدايتها إلى نهايتها، تكرارا للفظ الجلالة "الله" بإعادته كل مرة بهذا اللفظ، أو بمرادفاته مثل "رب"، أما الترجمة فلقد تماشت مع هذا التكرار، الذي يحقق تماسكا نصيا واستمرارية بين آيات السورة الكريمة، ووافقته في معظم الحالات باستحدام كلمة "Dieu" التي اختارها المترجم مقابلا للفظ الجلالة "الله"، أو المرادف "Seigneur" الذي يعتبر في المدونة مقابلا لكلمة "رب"، ومن أمثلة ذلك ما يلى:

وَالاَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمُّ الَّذِينَ كَفَرُوا | cieux et la terre et qui a établi les ténèbres et la lumière. Et pourtant les incroyants donnent des égaux à leur Seigneur » P81

قال تعالى: الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ Louange à **Dieu** qui a créé les» بِرَبِّهمْ يَعْدِلُونَ (1)

قال تعالى: وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الأرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ (3)

<sup>1</sup> ينظر: طالب محمد إسماعيل و عمران إسماعيل فيتور، قراءة جديدة لنظام التكرار في البناء الصوتي للإعجاز القرآني، دار زهران للنشر و التوزيع، عمان، ط1، 2013، ص 1- 4

«Il est **Dieu** aux cieux et sur terre. » P81

قال تعالى: قُلِ اِنِّيَ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ (15)

«Dis : Que je résiste à mon **Seigneur**. » P82

-تكرار فعل القول بصيغة الأمر "قل" "dis": يعتبر هذا التكرار من الأمور الواضحة في ثنايا السورة الكريمة، وهو من العناصر التي تحقق الاتساق بين الآيات التي تدور حوله، فلقد تكررت هذه الصيغة في 42 موضعا مشيرة إلى التوجيهات الربانية للنبي صلى الله عليه و سلم، أما الترجمة فلقد وافقت هذا التكرار حيث نجد نفس العدد باستخدام نفس الصيغة المقابلة وهي "dis" باستثناء خمسة (5) مواضع استخدم فيها المترجم التكرار بشبه المرادف حسب ما يفرضه السياق، وذلك في ترجمته لمعنى الآية 66 حيث استخدم الفعل "réponds" بمعنى "أجب"، أما في الآية 91 فاستخدم الفعل "demande" بمعنى "اسأل" واستخدم كذلك الفعل "réponds" في هذه الآية ثم كرره مقابلا لكلمة "قل" في كل من الآيتين 109 و 147، وهذه الاختيارات الخمسة لم تؤثر، حسب رأيي، في نقل المعنى المقصود أو في اتساق نص الترجمة الذي جاء كالآتي:

mensonge alors que c'est la vérité. Réponds : je n'ai pas à vous protéger. » P85

قال تعالى: وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُلُ لَسْتُ | Ton peuple dit que c'est un عَلَيْكُمْ بِوَكِيلِ (66)

qui guide, et que vous écrivez sur parchemin pour le montrer un peu et le cacher beaucoup,

قال تعالى: وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِه إِذْ قَالُوا مَا sa اللَّهَ حَقَّ قَدْرِه إِذْ قَالُوا مَا mesure quand ils disent : Dieu | أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ مَنَ ٱنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ مَنَ ٱنْزَلَ ne révèle rien à un homme. الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِلنَّاسِ تَحْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمْتُمْ مَا Demande : Qui a donc révélé à Moïse le livre qui éclaire et إِنَّ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي إِلَّهُ اللَّهُ عُلَمُوا أَنْتُمْ وَلَا آبَاؤُكُمْ قُل اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي حَوْضِهمْ يَلْعَبُونَ (91)

| قال تعالى: وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَا فِيمْ لَئِنْ              |
|----------------------------------------------------------------------------|
| جَاءَتْهُمُ آيَةٌ لَيُومِنُنَّ هِمَا قُلِ انَّمَا الاَيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ |
|                                                                            |
|                                                                            |
|                                                                            |
|                                                                            |
|                                                                            |
| قال تعالى: فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقُلْ رَبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ                 |
| وَاسِعَةٍ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُهُ عَنِ الْقَوْمِ الْمُحْرِمِينَ (147)       |
|                                                                            |
|                                                                            |
|                                                                            |
|                                                                            |
|                                                                            |

أما الأمثلة عن استخدام نفس الفعل المقابل وهو "dis" فهي كثيرة ومن بينها ما يلي:

| « <b>Dis</b> : Allez sur la face de la  | قال تعالى: قُلْ سِيرُوا فِي الأرْضِ ثُمُّ انْظُرُوا كَيْفَ |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| terre voir ce qui est arrivé aux        | كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ (11)                       |
| négateurs. »P81                         |                                                            |
| « <b>Dis</b> : A qui sont les êtres des | قال تعالى: قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ    |

cieux et de la terre ? <u>Dis</u> : A Dieu et il s'est prescrit la miséricorde. Oui, il vous réunira le jour de la résurrection, nul doute. Mais ceux qui se perdent ne croient pas.»P81,82

cieux et de la terre ? <u>**Dis**</u> : A إِلَىٰ اللَّهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَحْمَعَنَّكُمُ إِلَىٰ اللهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَحْمَعَنَّكُمُ إِلَىٰ اللهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَهِ اللَّذِينَ حَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ اللهِ اللهِ

-تكرار لفظ "المؤمنين": نجد في هذا المحور تكرارا بإعادة العنصر المعجمي عن طريق الفعل "يؤمنون"، ومن أمثلته ما يلي:

| «Quand viennent à toi ceux                 | قال تعالى: وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُومِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ              |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| qui <b>croient</b> en nos signes »         | سَلَامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ         |
| P84                                        | مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءًا بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ               |
|                                            | وَأَصْلَحَ فَإِنَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (54)                                       |
| «C'est un livre béni que nous              | قال تعالى: وَهٰذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ                    |
| révélons pour confirmer les                | الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا           |
| précédents et avertir la ville-            | وَالَّذِينَ <b>يُومِنُونَ</b> بِالأَخِرَةِ <b>يُومِنُونَ</b> بِهِ وَهُمْ عَلَىٰ |
| mère et ses environs.                      | صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ (92)                                                   |
| Quiconque <b>croit</b> à l'autre vie       |                                                                                 |
| <b>croit</b> à ce livre et est assidu à la |                                                                                 |
| prière » P87                               |                                                                                 |
| Oui, ce sont des signes pour               | قال تعالى: قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ                              |
| un peuple <b>croyant</b> » P88             | السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا          |
|                                            | مِنْهُ خَضِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّحْلِ مِنْ        |

| طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِنَ اَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ         |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهٍ انْظُرُوا إِلَىٰ ثَمَرِهِ إِذَا |
| أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذُلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُومِنُونَ            |
| (99)                                                                           |

التحليل: لقد وافقت الترجمة هذا التكرار كذلك بإعادة العنصر المعجمي المتمثل في الفعل (croire) باستثناء الحالة الأخيرة أين استخدم التكرار بمشتق هو الصفة (adjectif) "croyant" ومن وجهة نظري كان هذا الاختيار الأخير باستخدام الصفة مناسبا حتى يستوي الأسلوب في اللغة المنقول إليها.

كما نجد كذلك تكرارا بالمرادف عن طريق تلك الصفات الخاصة بالمؤمنين، ومن أمثلة ذلك ما يلى:

| «Ils vous a fait naître d' un   | قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ    |
|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| seul, par réceptacle et par     | فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ قَدْ فَصَّلْنَا الأيَاتِ لِقَوْمٍ  |
| dépôt. Nous expliquons les      | يَفْقَهُونَ (98)                                                |
| signes à un peuple qui peut     |                                                                 |
| comprendre » P88                |                                                                 |
| «Nous déployons les versets     | قال تعالى: وَكَذُّلِكَ نُصَرِّفُ الأيَاتِ وَلِيَقُولُوا         |
| pour qu'on dise que tu as       | دَرَسْتَ وَلِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (105)             |
| étudié et pour instruire ceux   |                                                                 |
| qui <b>savent</b> » P88         |                                                                 |
| «Tel est le droit chemin de ton | قال تعالى: وَهُذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا قَدْ فَصَّلْنَا |
| Seigneur. Ainsi expliquons-     | الأيَاتِ لِقَوْمٍ <b>يَذَّكُرُونَ</b> (126)                     |
| nous nos signes à ceux qui      |                                                                 |
| <u>réfléchissent</u> » P90      |                                                                 |

التحليل: لقد حاول المترجم هنا الاقتراب كل مرة من المعنى بحسب ما تتيحه اللغة الهدف باستخدام التحرار بالمرادف كذلك عن طريق الأفعال (comprendre/savent/réfléchissent) الخاصة بالمؤمنين (le peuple croyant).

-تكرار لفظ "الكافرين": نجد في هذا المحور كذلك تكرارا بإعادة العنصر المعجمي عن طريق التصريح بلفظ "الكافرين" أو أحد مشتقاته، ومن أمثلته ما يلي:

قال تعالى: الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ Louange à Dieu qui a créé les» وَالاَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمُّ الَّذِينَ كَفَرُوا | cieux et la terre et qui a établi les ténèbres et la lumière. Et برَبِّمِ يَعْدِلُونَ (1) pourtant incroyants les des égaux donnent à leur Seigneur » P81 قال تعالى: وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَابًا فِي قِرْطَاسِ nous t'avions envoyé un livre de parchemin | فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَٰذَا إِلَّا et qu'ils l'aient touché de leurs سِحْرٌ مُبِينٌ (7) mains, les incroyants auraient dit:cen'est qu'une sorcellerie flagrante »P81 قال تعالى: وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُومِهُمُ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَا نِهِمْ وَقْرًا وَإِنْ يَرَوْا que de sont كُلَّ آيَةِ لَا يُومِنُوا هِمَا حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونَكَ histoires »P82 يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَٰذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ (25)

| «Mais les actes <b>des incroyants</b> | قال تعالى: أُوَمَنْ كَانَ مَيِّتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ   |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| leur sont embellis » P90              | نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ     |
|                                       | لَيْسَ بِخَارِجِ مِنْهَا كَذَٰلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُوا |
|                                       | <br>يَعْمَلُونَ <sub>(</sub> 122)                                     |

التحليل: لقد وافقت الترجمات الآيات الكريمة في تكرار لفظ "الكافرين" عن طريق إعادة العنصر المعجمي "les incroyants" الذي اختاره المترجم مقابلا لهذه الكلمة، إذن فلقد تم الحفاظ على نفس العنصر الاتساقي بإعادة الذكر دون إخلال بأسلوب اللغة الهدف وهو اختيار موفق حسب رأيي.

كما نجد تكرارا بالمرادف في أكثر من مرة ل "الكافرين" مثل لفظ "المشركين"، ومن الأمثلة على ذلك ما يلى:

| «Et ne sois pas de <b>ceux qui</b>   | قال تعالى: قُل اَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ           |
|--------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ajoutent des dieux » P82             | السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ قُلِ اِنِّيَ |
|                                      | أُمِرْتُ أَنَ اكُونَ أَوَّلَ مَنَ اَسْلَمَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ     |
|                                      | الْمُشْرِكِينَ (14)                                                  |
| «Suis ce que t'a dévoilé ton         | قال تعالى: اتَّبِعْ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ لَا إِلَّهَ    |
| Seigneur. Nul n'est dieu que         | إِلَّا هُوَ وَأَعْرِضْ عَنِ ا <b>لْمُشْرِكِينَ</b> (106)             |
| lui. Détourne-toi de <b>ceux qui</b> |                                                                      |
| ajoutent des dieux » P88             |                                                                      |
| « qui <b>n'ajoutait pas des</b>      | قال تعالى: قُلِ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّيَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ |
| dieux » P93                          | دِينًا قَيِّمًا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ       |
|                                      | الْمُشْرِكِينَ (161)                                                 |

التحليل: إن الأمر الملاحظ فيما سبق هو أن المترجم قد عبر بجملة كاملة عن لفظ "المشركين" "ceux qui ajoutent des dieux" وكررها في كل مرة يصادف فيها هذه الكلمة، وهي حسب وجهة نظري ترجمة شارحة نقلت المعنى بشكل جيد، كما أن المترجم قد وظف نفس نوع التكرار بمعنى أنه لم يستخدم كلمة "incroyants" التي اختارها مقابلا ل"الكافرين"، والتي لو استخدمها مرة أخرى مقابلا ل "المشركين" لكانت صحيحة في نظري، إلا أنه غير ليساير الآية الكريمة ويبني اتساق الترجمة عليها.

-التكرار في الآية الواحدة: هناك كلمات وجمل تتكرر في السورة الكريمة في نطاق الآية الواحدة، ومن أمثلة ذلك ما يلى:

décrété un terme pour chacun, un terme qu'il a fixé. Et pourtant vous en doutez» P81

قال تعالى: هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينِ ثُمَّ قَضَىٰ [ a vous a créés d'argile, il a الله عنالى: هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينِ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلٌ مُسَمَّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَنْتُمْ تَمْتُرُونَ (2)

السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ بَحْرِي مِنْ | générations avant eux ? Nous les avions établies mieux que تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوكِمِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ vous ne l'êtes sur la terre. Nous leur versions de bonnes pluies, nous faisions circuler des rivières à leurs pieds. Mais, pour leurs péchés, nous avons détruit ces générations et les avons remplacées par d'autres» P81

قال تعالى: أَكُمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ اللهِمْ مِنْ اللهِمْ مِنْ اللهِمْ مِنْ اللهِمْ combien nous avons détruit de | قَوْنٍ مَكَّنَّاهُمْ فِي الأرْضِ مَا لَمٌ ثُمَّكِّنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا قُوْنًا آخَرِينَ (6) raillés aussi mais les moqueurs ont été enveloppés de ce qu'ils raillaient.»P81

قال تعالى:وَلَقَدِ ا**سْتُهْزِئ** بِرُسُلِ مِنْ قَبْلِكَ فَحَاقَ | Les envoyés précédents furent» بِالَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ (10)

قال تعالى:قُلْ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللَّهِ Dis: Non, vous dis-je, je » هَالى:قُلْ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللَّهِ Non, vous dis-je, je ne suis pas un archange » P84

n'ai pas les trésors de Dieu, je إِنَّ مَلَكٌ إِنَّ اتَّبِعُ prai pas les trésors de Dieu, je ne connais pas l'insondable. إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ إ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ (50)

germination des plantes, suscitions en nous verdure » P88

قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً «Il a fait descendre l'eau du ciel. Nous suscitions ainsi la فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا غُرْجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِنْ طَلْعِهَا et قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِنَ اَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ الم مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ انْظُرُوا إِلَىٰ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمُرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذِّلِكُمْ لَآيَاتِ لِقَوْمِ يُومِنُونَ (99)

-التحليل: وافقت الترجمة التكرار بإعادة العنصر المعجمي في كل مرة في هذه الأمثلة المذكورة كما هو مبين أعلاه، باستثناء المثال الثالث أين نجد، مع التكرار بإعادة الذكر، تكرارا بالمرادف كذلك في كلمة "les moqueurs" باعتبار أن الفعل "se moquer" مرادف للفعل "railler"، وهذا ما يتوافق كذلك مع الآية الكريمة حيث أن «معنى الاستهزاء مرادف للسخرية في كلام أئمة اللغة، فذكر "استهزئ" أولا لأنه أشهر، ولما أعيد عبر ب"سخروا"، ولما أعيد ثالث مرة رجع إلى فعل "يستهزئون"، لأنه أخف من (يسخرون). وهذا من بديع فصاحة القرآن المعجزة $^1$ ، ومن هنا فلقد حافظ المترجم على نفس العنصر الاتساقى دون الإخلال بأسلوب اللغة الهدف.

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 147

-التكرار بين آيتين أو أكثر: نجد في ثنايا السورة الكريمة كذلك بعض الكلمات أو الجمل التي قد تتكرر في آيتين أو أكثر، ومن بين الأمثلة على ذلك ما يلي:

esclaves. Il est le sage et il est renseigné » P82

esclaves. Il vous envoie des gardes » P85

de forger un contre Dieu ou de nier ses signes?»P82

forger un contre Dieu ou j'ai un dévoilement.»P87

Si le tourment ou l'heure de Dieu vous viennent»P83

surprendra, ou se manifestera à vous » P84

قال تعالى: وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُوَ الْحَكِيمُ Il est maître absolu de ses» الْخَبِيرُ (18)

قال تعالى: وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ Il est maître absolu de ses تَوَقَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ (61)

قال تعالى: وَمَنَ اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ Ouoi de plus coupable que » mensonge كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ

قال تعالى: وَمَن اَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِىَ إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَنْ Quoi de plus coupable que قَالَ سَأُنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ | mensonge الظَّالِمُونَ في غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلائِكَةُ بَاسِطُوا de dire, الظَّالِمُونَ في غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلائِكَةُ بَاسِطُوا quand rien m'a été dévoilé : أَيْدِيهِمُ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنَ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ (93)

قال تعالى: قُل َ ارْآيْتَكُمْ إِنَ اتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوَ ؟ Dis: Que vous en semble» آتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (40)

قال تعالى : قُل َ ارْآيْتَكُمُ إِنَ اتَّاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ ? Dis : Que vous en semble? بَغْتَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ الظَّالِمُونَ | Quand le tourment de Dieu (47)

P88 peuple qui un comprendre » P88

قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُوا Nous expliquons les signes» a un peuple qui peut savoir » إِمَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ قَدْ فَصَّلْنَا الأَيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (97) قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ Nous expliquons les signes» فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعٌ قَدْ فَصَّلْنَا الأَيَاتِ لِقَوْمٍ peut يَفْقَهُونَ (98)

التحليل: وافق المترجم التكرار في هذه الآيات الكريمة كما هو مبين أعلاه، حيث كررها كذلك بإعادتها كما هي، وبالتالي فلقد حافظ على نفس العناصر الاتساقية دون الإخلال بأسلوب اللغة الهدف.

« Même si nous livre envoyé un parchemin»P81 avions nous descendre des anges » P89

قال تعالى: وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَابًا فِي قِرْطَاسِ t'avions فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَٰذَا إِلَّا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَل سِحْرٌ مُبِينٌ (7) قال تعالى: وَلَوَ اَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمَوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قِبَلًا مَا كَانُوا لِيُومِنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ <u>يَجْهَلُونَ (111)</u>

التحليل: لم توافق الترجمة تكرار كلمة "نزلنا" حيث ترجم المترجم بالفعل "envoyer" في الآية 7 بمعنى "أرسل" و "fait descendre" بمعنى "أنزل" في الآية 111، وهو في رأيي اختيار غير مناسب حيث كان من الأجدر تكرار فعل "fait descendre" كذلك كما في الآيتين الكريمتين باعتبار أنه الأقرب إلى معنى "نَزَّلْنَا".

قال تعالى: قُل اَرَآيْتُمُ إِنَ اَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ nous leur «Vois comme adressons les signes et ils s'en | وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَٰهٌ غَيْرُ اللَّهِ détournent »P84

«Vois les versets que nous leur adressons, comprendront-ils.» P85

يَاتِيكُمْ بِهِ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْآيَاتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ (46)

قال تعالى: قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ peut-être عَذَابًا مِنْ فَوْقِكُمُ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمُ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْض انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ (65)

التحليل: تكررت في الآيتين الكريمتين كلمة "الآيات" بنفس اللفظ إلا أن المقصود منها في الآية 46 هو «دلائل الوحدانية»  $^1$  أما في الآية 65 فهي «آيات القرآن»  $^2$ ، وهذا ما يفسر أن المقابل كان في الآية 46 هو "les signes"، أما في الآية 65 فكان "les versets"، وبالتالي فلقد أحسن المترجم التصرف، من وجهة نظري، بالتغيير و عدم التكرار لأن ما يبينه السياق في الآية الكريمة قد لا يكون كذلك في الترجمة أين يتحتم على المترجمين القيام بالشرح و التصرف.

cieux et la terre» P81

«Il est Dieu aux cieux et sur terre. » P81

«Dis: Est-ce que je prendrais nourrit pas. » P82

«Louange à Dieu qui a créé **les** قال تعالى: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا برَبِّمِ يَعْدِلُونَ (1)

قال تعالى: وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ (3) قال تعالى: قُل اَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِر d'autre protecteur que Dieu qui a créé les cieux et la السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ قُل إللهَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُولِي عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الل اِنِّيَ أُمِرْتُ أَنَ أَكُونَ أَوَّلَ مَنَ اَسْلَمَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ أَسْلَمَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (14)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 235

المرجع نفسه، ص  $^2$ 

التحليل: حافظ المترجم على نفس نوع التكرار وهو إعادة العنصر المعجمي ( les cieux / la terre) (السماوات/ الأرض)، وبالتالي فلقد أبقى على نفس العنصر الاتساقى.

قال تعالى: قُل اِنِّيَ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي Dis: Que je résiste à mon Seigneur.et je crains le قال تعالى: قُل اَرَآيْتَكُمُ إِنَ اتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوَ اللَّهِ أَوَ اللَّهِ أَو اللَّهِ أَو P82

«Dis: Que vous en semble? Si

Dieu vous viennent»P83

tourment d'en haut et d'en bas » P85

عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (15)

آتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (40)

قال تعالى: قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ le tourment ou l'heure de عَذَابًا مِنْ فَوْقِكُمُ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمُ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضِ انْظُرْ Dis: il peut vous envoyer le كَيْفَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ (65)

التحليل: تكرر لفظ "العذاب" أكثر من مرة في سورة الأنعام ولقد نقله المترجم بنفس المقابل وهو "tourment" الذي كرره بمذا اللفظ في كل مرة يصادف فيها هذه الكلمة، وبالتالي فلقد حافظ المترجم هنا كذلك على نوع التكرار بإعادة العنصر المعجمي.

Voilà que ce commande. Peut comprendrez-vous » P92 Peut être vous souviendrez- vous » P92

قال تعالى: قُلْ تَعَالَوَا اتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُ أَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا etre أَوْلَادَكُمْ مِن اِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُوا .Voilà ce qu'il commande النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذُلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (151)

قال تعالى: وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ

Peut être serez-vous fidèles. » P92

أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلِ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لَا ثُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (152)

قال تعالى: وَأَنَّ هَٰذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (153)

التحليل: وافقت الترجمة التكرار المتمثل في إعادة قوله " ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ" باللفظ كل مرة، إلا أن المترجم ذكر كلمة "Dieu" في البداية ثم ذكر الضمير المحيل إليها في المرتين التاليتين "il" حتى يوضح ترجمته ويقترب أكثر من المعنى المقصود.

des bêtes » P91

«Il disent : voici des bêtes et قال تعالى: وَقَالُوا هَٰذِهِ أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حِجْرٌ لَا une récolte intouchable. Ne C'est voudrons. ce prétendent. Et des bêtes dont n'est pas prononcé. » P91

«Ils disent : ce qui est dans le

قال تعالى: وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّا ذَرّاً مِنَ الْحُرْثِ وَالْأَنْعَام Ceux qui ajoutent des dieux » نَصِيبًا فَقَالُوا هَٰذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَٰذَا لِشُرَكَائِنَا فَمَا donnent à Dieu une part de ce qu'il fait naitre de la terre et كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فَلَا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَىٰ شُرَكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ (136)

يَطْعَمُهَا إِلَّا مَنْ نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ s'en nourrira que qui nous ظُهُورُهَا وَأَنْعَامٌ لَا يَذْكُرُونَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا افْتِرَاءً عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِمْ عِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ (138)

قال تعالى: وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَٰذِهِ الْأَنْعَامِ le dos est intouchable, et des خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزْوَاجِنَا وَإِنْ يَكُنْ bêtes sur qui le nom de Dieu مَيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (139) ventre de ces bêtes est pur morte, ils se partagent. Ils salaire le. de leur auront argutie, car Dieu est le sage, il sait» P91 «Il a créé vos bêtes pour vous

porter et vous vêtir » P91

قال تعالى: وَمِنَ الأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشًا كُلُوا مِمًّا اللهُ عَالَى عَالَى: وَمِنَ الأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشًا كُلُوا مِمًّا nos femmes. Mais une bête رَزَقَكُمُ اللَّهُ وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ (142)

التحليل: تكررت كلمة "الأنعام" في هذه الآيات من السورة الكريمة في 6 مواضع، ولقد نقلها المترجم بأكملها وكررها بنفس اللفظ "bêtes" لكن في 7 مواضع بحيث أنه اضطر، حسب رأيي، في ترجمته لمعنى قوله "ميتة" إلى الشرح أكثر ولذلك أضاف كلمة "bête" (une bête morte) على خلاف الآبة الكيمة.

قال تعالى: وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ Ton Seigneur est le sage, **il** sait » P87 «Tel est le décret du puissant qui sait » P88 tout » P88 «Il entend et **il sait** » P89 il sait » P90 قال تعالى: وَتَمَّتْ كَلِمُتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَا | «Car Dieu est le sage, il sait»

قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتِ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (83) قال تعالى: فَالِقُ الإصْبَاحِ وَجُعِلُ اللَّيْلِ سَكِّنًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ Lui qui a tout créé et qui sait إ الْعَلِيم (96) قال تعالى: بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ | Car ton Seigneur est le sage » بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (101)

| P91 | مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ ا <b>لْعَلِيمُ</b> (115)       |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
|     | قال تعالى: وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ قَدِ     |
|     | اسْتَكْثَرْتُم مِنَ الإِنْسِ وَقَالَ أَوْلِيَاؤُهُمْ مِنَ الإِنْسِ       |
|     | رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الَّذِي    |
|     | أَجَّلْتَ لَنَا قَالَ النَّارُ مَثْوَاكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا  |
|     | شَاءَ اللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ <b>عَلِيمٌ</b> (128)                 |
|     | قال تعالى: وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَٰذِهِ الأَنْعَامِ                 |
|     | خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزْوَاجِنَا وَإِنْ يَكُنْ     |
|     | مَيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ سَيَحْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ |
|     | عَلِيمٌ (139)                                                            |

التحليل: وافقت الترجمة التكرار المتمثل في إعادة العنصر المعجمي "العليم"، الذي هو اسم من أسماء الله الحسنى، كما هو مبين أعلاه، حيث نقل المترجم معنى هذه الكلمة في كل مرة باستخدام الفعل "savoir" أي "عَلِمَ" (il sait/qui sait)، وبالتالي فلقد حافظ على نفس العنصر الاتساقي ولم يتصرف في الترجمة بل كرر بنفس اللفظ في جميع المرات.

- التضام: إن دراسة التضام هنا تشمل فقط بعض العلاقات التي قد تقع بين الكلمات مثل علاقة التضاد وعلاقة الترادف وعلاقة الجزئية، باعتبار أن هذا الباب واسع أي أن الحديث لن يكون مثلا عن التضام النحوي بين المسند و المسند إليه، ومن بين علاقات التضام بين كلمات السورة الكريمة وما يقابلها في الترجمة نجد ما يلى:

#### - علاقة التضاد:

| ترجمة "جون غروجون"          | الكلمات من الآية الكريمة      |
|-----------------------------|-------------------------------|
| Vous cachez / vous ébruitez | سركم / جهركم (من الآية رقم 3) |
| (P81)                       |                               |
| Un ange / homme (P81)       | ملكا / رجلا (من الآية رقم 9)  |

| I /1 : DOO                   | 40 ~                                           |
|------------------------------|------------------------------------------------|
| Jour / la nuit (P82)         | الليل / النهار (من الآية رقم 13)               |
| La miséricorde / le tourment | الرحمة (من الآية رقم 12) / عذاب (من الآية      |
| (P82)                        | رقم 15)                                        |
| Un malheur / un bonheur      | ضر / خير (من الآية رقم 17)                     |
| (P82)                        |                                                |
| Vous attesterez / je ne      | تشهدون / لا أشهد (من الآية رقم 19)             |
| l'attesterai pas (P82)       |                                                |
| Les incroyants (P82) / des   | الذين كفروا (من الآية رقم 25) / المومنين (من   |
| croyants (P83)               | الآية رقم 27)                                  |
| Cette vie / la demeure       | الحياة الدنيا / الآخرة (من الآية رقم 32)       |
| dernière (P83)               |                                                |
| Terre / ciel (P83)           | الأرض / السماء (من الآية رقم 35)               |
| Vous surprendra / se         | بغتة / جهرة (من الآية رقم 47) وذلك باعتبار     |
| manifestera (P84)            | أن «الظاهر أن تقابل البغتة بالنظرة أو أن تقابل |
|                              | الجهرة بالخفية، إلا أن البغتة لماكانت وقوع شيء |
|                              | من غير شعور به كان حصولها خفيا فحسن            |
|                              | مقابلته بالجهرة» 1                             |
| Annoncer / avertir (P84)     | مبشرين / منذرين (من الآية رقم 48)              |
| Aveugle / l'homme qui voit   | الأعمى / البصير (من الآية رقم 50)              |
| (P84)                        |                                                |
| D'en haut / d'en bas (P85)   | من فوقكم / من تحت أرجلكم (من الآية رقم         |
|                              | (65                                            |
| Servir / nuire (P86)         | ينفعنا / يضرنا (من الآية رقم 71)               |
| Le vivant / le mort (P88)    | الحي / الميت (من الآية رقم 95)                 |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 237

#### الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| Patents / latents (P89)         | ظاهر / باطن (من الآية رقم 120)          |
|---------------------------------|-----------------------------------------|
| Mangez / ne mangez pas (P89)    | كلوا (من الآية رقم 118) / لا تأكلوا (من |
|                                 | الآية رقم 121)                          |
| La lumière (P89) / des ténèbres | نور / ظلمات (من الآية رقم 122)          |
| (P90)                           |                                         |
| Guider / égarer (P90)           | يهديه / يضله (من الآية رقم 125)         |
| Les deux mâles / les deux       | الذكرين / الأنثيين (من الآية رقم 142)   |
| femelles (P91)                  |                                         |
| Le bien / le mal (P93)          | الحسنة / السيئة (من الآية رقم 160)      |

#### - علاقة الترادف: -----

| Qui a créé / qui a établi (P81) | خلق / جعل (من الآية رقم 1)                 |
|---------------------------------|--------------------------------------------|
| Furent raillés / les moqueurs   | استهزأ / سخروا (من الآية رقم 10)           |
| (P81)                           |                                            |
| Forger / nier (P82)             | افتری /كذَّب (من الآية رقم 21)             |
| Sûreté (P86) / paix (P90)       | الأمن (من الآية رقم 82) / السلام (من الآية |
|                                 | رقم 127)                                   |

## علاقة الجزء بالجزء:

| Leur cœur / leurs oreilles (P82) | قلوبمم / آذانهم (من الآية رقم 25)          |
|----------------------------------|--------------------------------------------|
|                                  | (كلاهما جزء من جسد الإنسان)                |
| Leurs cœurs / leurs yeux (P89)   | أفئدتهم / أبصارهم (من الآية رقم 110)       |
|                                  | (كلاهما جزء من جسد الإنسان)                |
| Ongles / les graisses / des      | الظفر / شحوم / الحوايا / ما اختلط بعظم (من |

#### الفصل الثالث الاتساق النحوي والمعجمي في ترجمة"جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام

| entrailles / celle qui est mêlée à | جسد | من | أجزاء | (كلها | (146 | رقم | الآية   |
|------------------------------------|-----|----|-------|-------|------|-----|---------|
| l'os (P92)                         |     |    |       |       |      | (3  | الحيواد |

#### - علاقة الجزء بالكل:

| Une bête / un oiseau (P83)      | دابة / طائر (من الآية رقم 38) وذلك باعتبار     |
|---------------------------------|------------------------------------------------|
|                                 | أن قوله «"من دابة" عامة تشمل كل ما يدب         |
|                                 | فيندرج فيها الطائر، فذكر الطائر بعد ذكر الدابة |
|                                 | $^{1}$ خصیص بعد تعمیم، وذکر بعض من کل $^{1}$   |
| Des plantes / la verdure, les   | نبات / خضرا، حبا، النخل، أعناب، الزيتون،       |
| grains, le palmier, des vignes, | الرمان (من الآية رقم 99)                       |
| des oliviers, des grenadiers    |                                                |
| (P88)                           |                                                |
| Les bêtes/ ovins, caprins,      | الأنعام (من الآية رقم 142) / الضأن، المعز      |
| camélidés, bovins (P91)         | (من الآية رقم 143) الإبل، البقر (من الآية رقم  |
|                                 | (144                                           |

التحليل: حافظ المترجم، حسب رأيي، على جل مظاهر التضام القائمة على العلاقات المبينة أعلاه، وخاصة علاقة التضاد التي تكثر بشكل ملاحظ في ثنايا سورة الأنعام.

<sup>1</sup> محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ج4، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1993، ص124

1- الانسجام الدلالي

أ- المناسبة بين الآيات

ب- التغريض

ج- البنية الكبرى

2- السياق

3- التناص

4- المقبولية

5- القصد

6- الإعلامية

#### 1- الانسجام الدلالي:

أ- المناسبة بين الآيات: إن المقصود بالمناسبة بين الآيات هي تلك العلاقات الدلالية بينها بحيث تؤدي إلى تماسكها وانسجامها حتى تكون كالكلمة الواحدة، ففائدتما «جعل أجزاء الكلام بعضها آخذا بأعناق بعض، فيقوى بذلك الارتباط، ويصير التأليف حاله حال البناء الحكم، المتلائم الأجزاء» أ، كما أن للمناسبة في القرآن الكريم أنواعا عديدة فمنها المناسبة في الألفاظ، والمناسبة بين السور، والمناسبة بين السورة واسمها. إلا أن الحديث هنا سيكون بالخصوص عن المناسبة بين الآيات واعتلاقها بمجموعة من العلاقات الدلالية في سورة الأنعام، وكيفية تعامل "جون غروجون" مع هذا الارتباط المعنوي بينها ونقله في ترجمته لمعاني هذه السورة الكريمة.

| قال تعالى: الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ | الآية الكريمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| كَفَرُوا بِرَبِّمِ يَعْدِلُونَ (1)                                                                                    |               |
| «Louange à Dieu qui a créé les cieux et la terre et qui                                                               | الترجمة       |
| a établi les ténèbres et la lumière. Et pourtant les                                                                  |               |
| incroyants donnent des égaux à leur Seigneur» P81                                                                     |               |
| في قوله عز وجل " الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ "         | التحليل       |
| تنبيه على العلة المقتضية لجميع المحامد، والمقتضية كون ملك السماوات و الأرض وما                                        |               |
| فيهن له بوصف (خلق السماوات و الأرض)، لأن الموجد للشيء المنفرد باختراعه، له                                            |               |
| الاستيلاء و السلطنة عليه <sup>2</sup> ، أما في الترجمة فلقد نقل معنى الحمد لله ب"                                     |               |
| qui a créé les " ثم ذكرت العلل لهذا الحمد "Louange à Dieu                                                             |               |
| cieux et la terre et qui a établi les ténèbres et la                                                                  |               |

بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج1، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط3، 1984، ص 36

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ج4، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1993، ص72

lumière "، وبالتالي فلقد نقل المترجم هذه المعاني بحسب ما تتيحه اللغة الهدف.

| الآية الكريمة |
|---------------|
|               |
|               |
|               |
| الترجمة       |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
| التحليل       |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |
|               |

1 محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص136

| في قوله " فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوهِمْ" وهي علاقة السببية، أي بسبب ذنوبهم أهلكوا، ولقد |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| بين المترجم هذه العلاقة حيث ذكر السبب"pour leurs péchés " ثم ذكر                        |
| " nous avons détruit ces générations".                                                  |

| قال تعالى: قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلْ لِلَّهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ                  | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| لَيَجْمَعَنَّكُمُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُومِنُونَ (12) |               |
| «Dis: A qui sont les êtres des cieux et de la terre?                                                                     | الترجمة       |
| Dis : A Dieu» P81,82                                                                                                     |               |
| إِن العلاقة بين قوله " قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ" وقوله " قُلْ لِلَّهِ " علاقة                        | التحليل       |
| سؤال و جواب، أما السؤال هنا فهو «سؤال تبكيت و"قل لله" تقرير لها أي: هو الله                                              |               |
| لا خلاف بيني وبينكم، ولا تقدرون أن تضيفوا شيئا منه إلى غيره» أما في الترجمة                                              |               |
| فلقد تحققت هذه العلاقة كذلك فالسؤال هو " A qui sont les êtres des                                                        |               |
| ? cieux et de la terre والجواب "A Dieu".                                                                                 |               |

| قال تعالى: قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلْ لِلَّهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَة                   | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| لَيَجْمَعَنَّكُمُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُومِنُونَ (12) |               |
| وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (13)                                           |               |
| «Dis: A qui sont les êtres des cieux et de la terre?                                                                     | الترجمة       |
| Dis : A Dieu» P81,82                                                                                                     |               |
| «A lui sont les êtres du jour et de la nuit.Il entend et il                                                              |               |
| sait »P82                                                                                                                |               |
| إن العلاقة الدلالية بين قوله " وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ" وقوله "قُلْ لِمَنْ مَا فِي                  | التحليل       |

<sup>1</sup> أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري، تفسير الكشاف، دار المعرفة، بيروت، ط3، 2009، ص 321

السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلُ لِلَّهِ" علاقة خصوص وعموم، فالذي سكن بالليل والنهار هو بعض ما في السماوات و الأرض، فهذا من ذكر الخاص بعد العام لتقرير عموم الملك لله تعالى بأن ملكه شمل الظاهرات و الخفيات أ، أما في الترجمة فلقد تحققت هذه العلاقة كذلك، حيث نقل المترجم الخاص " A lui sont les êtres du " بعد العام " jour et de la nuit " بعد العام " cieux et de la terre ? Dis : A Dieu يحيل إلى الله عز وجل.

| قال تعالى: قُلَ آيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَٰذَا                 | الآية الكريمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الْقُرْآنُ لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ أَئِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللَّهِ آلِهَةً أُخْرَىٰ قُلْ لَا أَشْهَدُ قُلْ |               |
| إِنَّمَا هُوَ إِلَٰهٌ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ (19)                                                          |               |
| «Est-ce que vous attesterez qu'il ya d'autres dieux à                                                                             | الترجمة       |
| côté de Dieu? Dis : Moi je ne l'attesterai pas. Dis :                                                                             |               |
| Oui unique est Dieu et je ne réponds pas des dieux                                                                                |               |
| que vous ajoutez »P82                                                                                                             |               |
| إِن قوله " قُلْ لَا أَشْهَدُ " جواب للاستفهام الذي في قوله" أَئِنَّكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ                                  | التحليل       |
| اللَّهِ آلِهَةً أُخْرَىٰ "، ولقد نقل المترجم هذا الاستفهام كذلك " Est-ce que                                                      |               |
| vous attesterez qu'il ya d'autres dieux à côté de                                                                                 |               |
| ." Dis : Moi je ne l'attesterai pas." وجوابه "Dieu ?                                                                              |               |
|                                                                                                                                   |               |

الآية الكريمة قال تعالى: وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَىٰ رَبِّمِمْ قَالَ أَلَيْسَ هَٰذَا بِالْحُقِّ قَالُوا بَلَىٰ وَرَبِّنَا قَالَ فَالَوْ الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ (30)

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 155

| « Si tu les voyais devant leur Seigneur quand il leur                                          | الترجمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| dira : Est-ce que ce n'est pas la vérité ? Ils disent : Si,                                    |         |
| par notre Seigneur. Il dira: Goûtez le tourment pour                                           |         |
| ne pas avoir cru» P83                                                                          |         |
| في الآية علاقة دلالية تتمثل في السؤال " أَلَيْسَ هَٰذَا بِالْحَقِّ " والجواب " قَالُوا بَلَيٰ  | التحليل |
| Est-ce que ce n'est pas la " وَرَبِّنَا "، ولقد قابلها المترجم بسؤال كذلك                      |         |
| "vérité ? وجوابه ".Ils disent : Si, par notre Seigneur "، كما                                  |         |
| أن هناك علاقة سببية في قوله " فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ " أي بسبب كفركم، |         |
| ولقد قابلها المترجم بالعلاقة نفسها باستخدام الأداة "pour" في " Goûtez le                       |         |
| tourment pour ne pas avoir cru " أي "ذوقوا العذاب من أجل                                       |         |
| عدم إيمانكم" وذلك بترجمة عكسية، وبالتالي فلقد حافظ المترجم على الارتباط                        |         |
| المعنوي بين هذه الجمل.                                                                         |         |

| قال تعالى: فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (45) | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «Le peuple coupable fut exterminé jusqu'au dernier.                                                   | الترجمة       |
| Louange à Dieu le Seigneur des mondes » P84                                                           |               |
| في الآية ذكر لسبب الاستئصال بالهلاك (فقطع دابر القوم الذين ظلموا) عن طريق                             | التحليل       |
| ذكر الوصف الذي هو الظلم، وهو هنا الكفر <sup>1</sup> ، أما في الترجمة فلقد عبر المترجم عن              |               |
| الاستئصال بالفعل "exterminer" وأضاف له "jusqu'au dernier"، كما                                        |               |
| عبر عن السبب كذلك عن طريق وصف هؤلاء القوم "peuple" بالصفة                                             |               |
| "coupable" التي هي بمعنى المذنب المستحق للعقاب، وبالتالي فإن الاختيارات                               |               |

1 ينظر: محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ج4، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1993، ص134

## مناسبة، حسب رأيي، كما أن السبب واضح "coupable".

| قال تعالى: قُلَ اَرَآيْتُمُ إِنَ اَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَٰهٌ غَيْرُ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| اللَّهِ يَاتِيكُمْ بِهِ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ (46)                                      |               |
| «Dis: Que vous en semble? si Dieu vous prend les                                                                           | الترجمة       |
| oreilles et les yeux et scelle vos cœurs, quel autre dieu                                                                  |               |
| que Dieu vous les rendra? Vois comme nous leur                                                                             |               |
| adressons les signes et ils s'en détournent »P84                                                                           |               |
| وجه المناسبة في هذه الآية مع الآيات السابقة أنها «تتنزل منزلة التذييل لها، فإنه لما                                        | التحليل       |
| غمرهم بالأدلة على الوحدانية و صدق الرسول، وأبطل شبههم عقب ذلك كله                                                          |               |
| بالتعجيب من قوة الأدلة مع استمرار الإعراض و المكابرة» $^{1}$ ، ولقد نُقل معنى هذه                                          |               |
| الآية في الترجمة، حيث عبر المترجم عن تصريف الآيات ب " adresser les                                                         |               |
| signes" وعن إعراضهم عنها ب "détourner"، وهي اختيارات مناسبة في                                                             |               |
| نظري عبرت كذلك عن استمرار الإعراض مع وجود الأدلة.                                                                          |               |

| قال تعالى: قُلْ لَوْ أَنَّ عِنْدِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ لَقُضِيَ الأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ         | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| بِالظَّالِمِينَ (58) وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا |               |
| تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي          |               |
| كِتَابٍ مُبِينٍ (59)                                                                                                          |               |
| «Dis: Si j'avais là ce dont vous avez hâte, l'affaire                                                                         | الترجمة       |
| entre vous et moi serait tranchée, car Dieu connaît les                                                                       |               |
| coupables(58) Il a les clés de l'insondable, il est le seul                                                                   |               |

1 محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 235

| à les connaitre. Il sait ce qui est sur terre et en                                         |         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| mer »P85                                                                                    |         |
| عطف على جملة "والله أعلم بالظالمين" على طريقة التخلص. والمناسبة في هذا                      | التحليل |
| التخلص هي الإخبار بأن الله وحده أعلم بحالة الظالمين، بما يناسب حالهم من                     |         |
| تعجيل الوعيد أو تأخيره، وهذا انتقال لبيان اختصاصه تعالى بعلم الغيب وسعة علمه                |         |
| ثم سعة قدرته <sup>1</sup> ، وقد وقع هذا التخلص كذلك في الترجمة، حيث تم الانتقال بعد ذكر     |         |
| " car Dieu connaît les coupables " إلى أن الله يعلم الغيب " ar Dieu connaît les coupables " |         |
| les clés de l'insondable "، فعلمه وسع كل شيء فهو أعلم بالظالمين                             |         |
| "les coupables"، كما أن جملة "لايعلمها إلا هو" بيان و تأكيد لجملة "وعنده                    |         |
| مفاتح الغيب"، وقد نقل المترجم معنى جملة "لا يعلمها إلا هو" ب " il est le                    |         |
| seul à les connaitre "، حيث بين المقصود فيما يبدوا لي، وهو بيان وتأكيد                      |         |
| علم الغيب لله وحده.                                                                         |         |

| قال تعالى: قُلْ مَنْ يُنَجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَئِنَ اَنْجَيْتَنَا | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مِنْ هَٰذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (63) قُلِ اللَّهُ يُنْجِيكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنْتُمْ        |               |
| تُشْرِكُونَ (64)                                                                                                             |               |
| «Dis : Qui donc vous sauve des ténèbres de la terre et                                                                       | الترجمة       |
| de la mer et qui priez-vous alors avec humilité et en                                                                        |               |
| secret? Certes, si cette foi il nous sauve, nous lui                                                                         |               |
| saurons gré.(63) Dis: Dieu vous en sauvera comme                                                                             |               |
| des autres malheurs et pourtant vous lui ajouterez des                                                                       |               |
| dieux.(64) » P85                                                                                                             |               |

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 270

| إن الآية 64 هي جواب للاستفهام الذي في الآية 63، وهذا ما نجده كذلك في    | التحليل |
|-------------------------------------------------------------------------|---------|
| العلاقة الدلالية بين ترجمة معنى هاتين الآيتين، فالاستفهام هو " Qui donc |         |
| vous sauve des ténèbres de la terre et de la mer et qui                 |         |
| "priez-vous alors avec humilité et en secret ? وجوابه هو                |         |
| Dis: Dieu vous en sauvera comme des autres                              |         |
| ."malheurs                                                              |         |

| قال تعالى: قُلِ اللَّهُ يُنْحِيكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ (64) | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| « Dis : Dieu vous en sauvera comme des autres                                                   | الترجمة       |
| malheurs et pourtant vous lui ajouterez des dieux.»                                             |               |
| P85                                                                                             |               |
| لقد جيء بالمسند فعلا مضارعا في قوله "تشركون" «لإفادة تجدد شركهم وأن ذلك                         | التحليل       |
| التجدد و الدوام عليه أعجب» أ، أما في الترجمة فلقد جاء زمن هذا الفعل في                          |               |
| المستقبل "ajouterez des dieux " الذي يعتبر التكرار أحد فوائد استعماله                           |               |
| في تصريف الأفعال، وبالتالي فإن اختيار الزمن موفق، حسب رأيي، في هذا الموضع                       |               |
| من الترجمة حيث بين العلاقة الزمنية التي تفيد التحدد و الاستمرار.                                |               |

| قال تعالى: قُلَ اَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ | الآية الكريمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| هَدَانَا اللَّهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى      |               |
| ائْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (71)                          |               |
| «Dis : prierons-nous en face de Dieu des dieux qui ne                                                                       | الترجمة       |
| peuvent ni servir ni nuire. Quand Dieu nous a guidés                                                                        |               |

 $^{1}$  محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

| reviendrons-nous en arrière comme celui que les                                                                    |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| satans détraquent sur la terre. Il s'égare bien que ses                                                            |         |
| compagnons lui crient : viens avec nous.»P86                                                                       |         |
| إِن العلاقة بين قوله " قُلَ اَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ     | التحليل |
| أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللَّهُ" وقوله "كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأرْضِ حَيْرَانَ لَهُ |         |
| أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى اثْتِنَا" هي علاقة مقارنة وتمثيل، وهذه العلاقة قد تحققت                       |         |
| في الترجمة عن طريق الأداة "comme" أي "مثل"، وبالتالي فلقد تحقق الانسجام                                            |         |
| الدلالي، المبني على هذه العلاقة، في ترجمة معنى هذه الآية الكريمة.                                                  |         |

| قال تعالى: وَكَذُّلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ               | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| (75) فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَىٰ كَوْكَبًا قَالَ هَٰذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ الأَفِلِينَ |               |
| (76) فَلَمَّا رَأَى الْقَمَر بَازِغًا قَالَ هَٰذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنَّ |               |
| مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِّينَ (77) فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَٰذَا رَبِّي هَٰذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا          |               |
| أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّ بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ (78) إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَر                  |               |
| السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ (79)                                                    |               |
| «Nous faisions voir à Abraham le règne des cieux et                                                                       | الترجمة       |
| de la terre pour assurer sa foi(75) Quand la nuit se                                                                      |               |
| déploya sur lui, il vit un astre. Il dit : c'est mon                                                                      |               |
| Seigneur. Et quand cet astre disparut, il dit : je                                                                        |               |
| n'aimerai pas ceux qui disparaissent(76) Quand il vit                                                                     |               |
| le lever de la lune, il dit : c'est mon Seigneur. Mais                                                                    |               |
| quand elle disparut, il dit : Si mon Seigneur ne me                                                                       |               |
| guide pas je serai parmi les égarés.(77) Quand il vit se                                                                  |               |

| lever le soleil, il dit : c'est mon Seigneur, car c'est plus                    |         |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------|
| grand. Mais quand le soleil disparut, il dit: Mon                               |         |
| peuple, je ne réponds pas des dieux que vous ajoutez                            |         |
| (78)Je me tourne en croyant sincère vers le créateur                            |         |
| des cieux et de la terre, je ne suis pas de ceux qui                            |         |
| ajoutent des dieux (79) P86                                                     |         |
| إن العلاقة الدلالية بين الآية 75 وبقية الآيات هي علاقة إجمال و تفصيل، حيث       | التحليل |
| فصَّلَت الآيات بعد الآية 75 الدلائل في إراء إبراهيم عليه السلام لملكوت السماوات |         |
| و الأرض وكيف وصل إلى اليقين، أما في الترجمة فلقد ذكر الإجمال في " Nous          |         |
| faisions voir à Abraham le règne des cieux et de la                             |         |
| terre pour assurer sa foi " ثم ذكر التفصيل في بقية الترجمة، وبالتالي فلقد       |         |
| تمت المحافظة، في نظري، على هذه العلاقة الدلالية في الإجمال الذي يليه التفصيل.   |         |

| قال تعالى: وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمُ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ  | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالأَمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (81) الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ |               |
| يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَٰئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ (82)                                     |               |
| «Craindrais-je les dieux que vous ajoutez quand vous                                                                    | الترجمة       |
| ne craignez pas d'ajouter à Dieu des dieux qu'il                                                                        |               |
| n'autorise pas ? Quel est le parti le plus sûr ? Le savez-                                                              |               |
| vous ?(81) Les croyants qui n'affublent pas d'injustice                                                                 |               |
| leur foi sont en sûreté dans le droit chemin(82)» P86                                                                   |               |

| في قوله " فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالأَمْنِ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ" استفهام إنكار وتقرير، أي | التحليل |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ليس الكفار آمنين، والذين آمنوا أحق بالأمن 1، ولقد نقل المترجم هذا الاستفهام"                           |         |
| Les " ثم ذكر الجواب المفصل "Quel est le parti le plus sûr?                                             |         |
| croyants qui n'affublent pas d'injustice leur foi sont en                                              |         |
| sûreté dans le droit chemin "، وبالتالي فلقد حافظ هنا كذلك على                                         |         |
| العلاقة الدلالية في ترجمته لمعنى الآيتين الكريمتين.                                                    |         |

| قال تعالى: وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَىٰ كَمَا خَلَقْنَاكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُمْ مَا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاءَ       | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمُ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاءُ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ |               |
| وَضَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ (94)                                                                               |               |
| «Vous nous revenez seuls comme nous vous avions                                                                              | الترجمة       |
| créés la première fois.» P87                                                                                                 |               |
| إِن قوله «"كَمَا خَلَقْنَاكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ" تشبيه للمجيء أريد منه معنى الإحياء بعد الموت                                 | التحليل       |
| الذي كانوا ينكرونه فقد رأوه رأي العين، فالكاف لتشبيه الخلق الجديد بالخلق                                                     |               |
| الأول»2، ولقد نقل المترجم علاقة المقارنة هذه كذلك عن طريق الأداة                                                             |               |
| "comme" التي استعملت لتشبيه الجيء الذي عبر عن معناه بالفعل                                                                   |               |
| ."revenir"                                                                                                                   |               |

الآية الكريمة قال تعالى: إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْحُبِّ وَالنَّوَىٰ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ فَالِقُ اللَّهُ فَأَنَّىٰ تُوفَكُونَ (95) 

ذُلِكُمُ اللَّهُ فَأَنَّىٰ تُوفَكُونَ (95)

<sup>1</sup> ينظر: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج2، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط3، 1984، ص 344

<sup>2</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 382

| «Dieu qui fend le grain et le noyau, fait sortir le                                                          | الترجمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| vivant du mort et le mort du vivant. » P88                                                                   |         |
| إِن العلاقة الدلالية بين الجملتين" يُخْرِجُ الْحَيُّ مِنَ الْمَيِّتِ" و " مُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ" | التحليل |
| fait sortir le vivant du mort et "علاقة تضاد نقل معناها المترجم ب                                            |         |
| le mort du vivant."، وهي ترجمة موفقة، في رأيي، حيث بينت علاقة                                                |         |
| التضاد هذه باستخدام كلمات "le vivant" و "le mort" بمعنى "الحي"                                               |         |
| و"الميت".                                                                                                    |         |

| قال تعالى: وَلَا تَاكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| إِلَىٰ أَوْلِيَائِهِمْ لِيُحَادِلُوكُمْ وَإِنَ اَطَعْتُمُوهُمُ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ(121)                                |               |
| « Oui les satans inspirent à leurs clients de discuter. Et                                                                 | الترجمة       |
| si vous les écoutez, oui, vous ajouterez des dieux.»                                                                       |               |
| P89                                                                                                                        |               |
| في قوله " وَإِنَ اَطَعْتُمُوهُمُ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ " علاقة شرط و جوابه، ولقد نقلها المترجم                           | التحليل       |
| كذلك فجملة الشرط هي "si vous les écoutez" وجملة جواب الشرط هي                                                              |               |
| "vous ajouterez des dieux "، أما أداة الشرط فهي "si" بمعنى "إذا".                                                          |               |

| قال تعالى: وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَٰذِهِ الأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزْوَاجِنَا وَإِنْ | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| يَكُنْ مَيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءُ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (139)                          |               |
| «Ils disent : ce qui est dans le ventre de ces bêtes est                                                               | الترجمة       |
| pur pour nos hommes et interdit à nos femmes. Mais                                                                     |               |
| une bêtes morte, ils se partagent. Ils auront le salaire                                                               |               |
| de leur argutie, car Dieu est le sage, il sait »P91                                                                    |               |

| إن جملة "إنه حكيم عليم" تعليل لكون الجزاء موافقا لجرم وصفهم، حيث تؤذن "إِن"         | التحليل |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بالربط و التعليل $^{1}$ ، ولقد حافظ لمترجم على هذه العلاقة الدلالية في تعليل الجزاء |         |
| باعتباره موافقا لجرم وصفهم وذلك باستخدامه للأداة "car" التي تفيد التعليل            |         |
| " car Dieu est le sage, il sait"                                                    |         |

| قال تعالى: قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلَادَهُمْ سَفَهًا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللَّهُ افْتِرَاءً | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| عَلَى اللَّهِ قَدْ ضَلُّوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ (140)                                                                    |               |
| «Ils sont égarés, ils ne sont pas en bonne voie » P91                                                                         | الترجمة       |
| إن جملة "وما كانوا مهتدين" تأكيد لمضمون جملة "قد ضلوا"، وهو ما كان في الترجمة                                                 | التحليل       |
| كذلك، حيث إن جملة " ils ne sont pas en bonne voie " تأكيد                                                                     |               |
| وبيان لجملة "Ils sont égarés "، فبترجمة عكسية نتأكد من ذلك حيث                                                                |               |
| نحصل على ما يلي " قد ضلوا أو ضاعوا فهم ليسوا في الطريق الصواب"، وبالتالي                                                      |               |
| فهي ترجمة مناسبة، حسب وجهة نظري، عبرت عن معنى ضلالتهم وأكدته.                                                                 |               |

ب- التغريض: إن التغريض هو الاستناد إلى العنوان أو نقطة بداية قول ما لتأويل الخطاب، بحيث إنه الشرارة الأولى لانبعاث النص و الاتصال الأول بدلالته، أما في حالة القرآن الكريم فإن اسم السورة يمثل نقطة الانطلاق والتصور الأول لمضمونها، ومن هنا فإن تسمية سورة الأنعام، بما أن الحديث يدور حول ترجمة معانيها في هذا البحث، هو « لما ورد فيها من تفصيل أحوالها، وإن كان قد ورد لفظ الأنعام في غيرها؛ إلا أن التفصيل الوارد في قوله تعالى: "ومن الأنعام حمولة و فرشا..." إلى قوله "أم كنتم شهداء" لم يرد في غيرها» ولأن «أكثر أحكامها موضحة لجهالات المشركين تقربا بما قوله "أم كنتم شهداء" لم يرد في غيرها» ولأن «أكثر أحكامها موضحة لجهالات المشركين تقربا بما

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص

<sup>2</sup> بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج1، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط3، 1984، ص 270

إلى أصنامهم مذكورة فيها» أ، أي تشريعات المشركين فيما يتصل بحذه الأنعام، حيث بينت هذه السورة بالحجج القاطعة بطلان هذه التشريعات، وأن التشريع الحق هو تشريع الله عزوجول فهو المتفرد بالألوهية كما تبينه كامل السورة، أما المقصود بالأنعام، حسب تفسير التحرير و التنوير، فهي « الإبل، و البقر، و الشاء، و المعز» وهذا ما يقودنا إلى ترجمة "جون غروجون" الذي استخدم كلمة "les bêtes" تسمية لهذه السورة الكريمة مقابلا لمعنى كلمة "الأنعام"، فهذه الكلمة (bête) تعني حسب المعجم الفرنسي "Larousse" «كل حيوان من غير الإنسان» أما صيغة الجمع منها حسب المعجم الفرنسي "bétail" «كل حيوان من غير الإنسان» أما صيغة الجمع منها الجمع فإني أرى أنها ترجمة مناسبة حسب وجهة نظري، باعتبار أن كلمة "bétail" تعني « مجمل الحيوانات الأليفة التي تتربي في المزرعة باستثناء الدواجن و الأرانب» أم لكني أرى أن اقتراض كلمة "الكريمة وذلك حسب رأيي، مع العلم أن "جون غروجون" قد حافظ على هذه الكلمة "bêtes" الباطلة كمقابل لكلمة الأنعام في جميع مواضعها في هذه السورة، والتي نقل من خلالها التشريعات الباطلة كمقابل لكلمة الأنعام في جميع مواضعها في هذه السورة، والتي نقل من خلالها التشريعات الباطلة للمشركين فيما يخص الأنعام كما بينتها الآيات الكريمة كنذر بعضها للأصنام، وعدم ذكر اسم الله عليها، وكذا تحريم ركوب بعضها، وتخصيص ما في بطونحا للذكور دون الإناث إلى ما هنالك، وذلك في:

<sup>1</sup> محمد على الصابوبي، صفوة التفاسير، مج 1، دار القرآن الكريم، بيروت، ط4، 1981، ص 377

<sup>2</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 125

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, (notre traduction), Direction du département Dictionnaires et Encyclopédies, Paris, 2016, P136

<sup>«</sup>**bête** n.f.: Tout animal autre que l'homme »

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid, P 136

<sup>«</sup>**bêtes** n.f. pl : Le bétail »

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid, P 136

<sup>«</sup> **bétail** n.m : Ensemble des animaux d'élevage d'une ferme, à l'exception des volailles et des lapins »

«Ceux qui ajoutent des dieux donnent à Dieu une part de ce qu'il fait naitre de la terre et **des bêtes** et ils disent : Ceci est à Dieu, ils le prétendent, et cela aux dieux que nous lui ajoutons. Mais ce qui est à leurs dieux n'est plus à Dieu et ce qui est à Dieu passe à leurs dieux. Quelle erreur de jugement ! » P91

«Il disent : voici <u>des bêtes</u> et une récolte intouchable. Ne s'en nourrira que qui nous voudrons. C'est ce qu'ils prétendent. Et <u>des bêtes</u> dont le dos est intouchable, et <u>des bêtes</u> sur qui le nom de Dieu n'est pas prononcé. » P91

«Ils disent : ce qui est dans le ventre de ces **bêtes** est pur pour nos hommes et interdit à nos femmes. Mais **une bête** morte, ils se partagent. Ils auront le salaire de leur argutie, car Dieu est le sage, il sait» P91

ج- البنية الكبرى: إن الموضوع العام في سورة الأنعام يتمثل خاصة في معالجة قضية العقيدة، فهذه السورة تشتمل على دلائل التوحيد والنبوة ومحاجة المشركين والمكذبين والرد على شبههم، ولذلك فإن محمل الأبنية الكبرى —والتي يقصد بها القضايا التي تعالجها هذه السورة الكريمة – تندرج ضمن هذا الموضوع العام، وبصفة عامة يمكن إجمال بعض هذه القضايا أو الأبنية الكبرى وكيفية تعامل "جون غروجون" معها في ترجمته على النحو الآتى:

- استحقاق الله عز وجل للحمد لما من به علينا سبحانه وتعالى من نعم ولقدرته العظيمة في الخلق والإيجاد، ثم موقف الكافرين المتمثل في النكران و الإشراك، وهذا ما نجده خاصة في الآيات الثلاثة الأولى من السورة الكريمة، ولقد نقل المترجم هذه المعاني كالتالي:

"Louange à Dieu" التي جعلها ترجمة لمعنى "الحمد لله" ثم تعليل هذا الحمد في " Louange à Dieu" et qui a établi les ténèbres et la " , "créé les cieux et la terre lumière " و "Il vous a créés d'argile" ، أما موقف المشركين فكان في:

"Et pourtant les incroyants donnent des égaux à leur Seigneur" P(81)

- التذكير بموقف المكذبين بالرسل وما حل بمم بسبب ذلك، ومن نماذجه نجد ما يلي:

مَكَّنَّاهُمْ فِي الأرْضِ مَا لَمٌ ثُمِّكِّنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا | combien nous avons détruit de السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ بَحْرِي مِنْ Nous السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ بَحْرِي مِنْ les avions établies mieux que تُحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوكِمِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ vous ne l'êtes sur la terre... Mais, pour leurs péchés, nous détruit avons ces générations»P81

قال تعالى: أَكُمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنِ Est-ce qu'ils n'ont pas vu قَرْنًا آخرينَ (6)

قال تعالى: قُلْ سِيرُوا فِي الأرْضِ ثُمُّ انْظُرُوا كَيْفَ | Dis: Allez sur la face de la» terre voir ce qui est arrivé aux négateurs. »P81

كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ (11)

- دلائل قدرته سبحانه وتعالى، ومن أمثلة ذلك نجد ما يلى:

قال تعالى: قُلْ لِمَنْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلْ Dis: A qui sont les êtres des

رِلَّهِ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَّكُمُ إِلَىٰ يَوْمِ Cieux et de la terre? Dis: A Dieu et il s'est prescrit la | الْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ الَّذِينَ حَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا

|                                  | 10 ( )                                                         |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| miséricorde. Oui, il vous        | يُومِنُونَ (12)                                                |
| réunira le jour de la            |                                                                |
| résurrection, nul doute. Mais    |                                                                |
| ceux qui se perdent ne croient   |                                                                |
| pas.»P81,82                      |                                                                |
| «A lui sont les êtres du jour et | قال تعالى: وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ |
| de la nuit.Il entend et il       | السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (13)                                     |
| sait »P82                        |                                                                |

#### - حالة المشركين يوم القيامة، وهذا ما نجده مثلا في:

| «Si tu les voyais, quand ils    | قال تعالى: وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا         |
|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| seront dans le feu à dire:      | لَيْتَنَا نُرَدُ وَلَا نُكَذِّبُ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونُ مِنَ           |
| puissions_nous revenir sur      | الْمُومِنِينَ (27)                                                          |
| terre! Nous n'irions plus nier  |                                                                             |
| les signes de notre Seigneur,   |                                                                             |
| nous serions des                |                                                                             |
| croyants. »P82-83               |                                                                             |
| «Ils seront perdus ceux qui     | قال تعالى: قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ اللَّهِ حَتَّىٰ        |
| nient la rencontre de Dieu.     | إِذَا جَاءَتْهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا يَا حَسْرَتَنَا عَلَىٰ مَا    |
| Quand l'heure les surprendra,   | فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمْ أَلَا |
| ils diront : Malheur à nous,    | سَاءَ مَا يَزِرُونَ (31)                                                    |
| nous n'y étions pas prêts. Mais |                                                                             |
| ils auront leur fardeau sur le  |                                                                             |

| dos     | et     | quel | mauvais |
|---------|--------|------|---------|
| fardeau | au»P83 |      |         |

- تثبيت النبي صلى الله عليه وسلم والتخفيف عليه بسبب إعراض قومه، وهذا ما نحده مثلا في:

ont enduré d'être traités ainsi لِكَلِمَاتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَإِ الْمُرْسَلِينَ et malmenés jusqu'à la venue (34) Mais de notre secours. personne ne change les paroles de Dieu. Car tu connais un peu l'histoire des envoyés » P83

«D'autres apôtres avant toi | قال تعالى: وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُوذُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِّلَ | furent traités de menteurs. Ils

- حكمة الله في إرسال الرسل وأنها للإنذار والتبشير، ومن أمثلته ما يلي:

que pour annoncer et avertir. | وَمُنْذِرِينَ فَمَنَ اِمَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا Quiconque croit et s'amende n'aura plus ni crainte tristesse. » P84

قال تعالى: وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ Nous n'envoyons d'envoyés» هُمْ يَحْزَنُونَ (48)

- نجد في ثنايا السورة الكريمة ما يسميه "محمد على الصابوني" -في كتابه "صفوة التفاسير"-"أسلوب التلقين"، حيث يقول عنه إنه يظهر جليا في تعليم الرسول صلى الله عليه وسلم تلقين الحجة ليقذف بما في وجه الخصم بحيث تأخذ عليه سمعه، وتملك عليه قلبه فلا يستطيع التخلص أو التفلت منها، ويأتي هذا الأسلوب بطريق السؤال و الجواب يسألهم ثم يجيب 1، ونجد هذا ممثلا في الترجمة عن طريق السؤال ثم الجواب باستعمال الفعل "dire" خاصة و كذلك "répondre" و"demander" مثل:

avec humilité et en secret? Certes, si cette foi il nous lui sauve, nous saurons gré. (63) Dis: Dieu vous en sauvera comme des autres malheurs et pourtant vous lui ajouterez des dieux.(64) » P85

قال تعالى: قُلْ مَنْ يُنجِّيكُمْ مِنْ ظُلُمَاتِ الْبَرِّ الْبَرِّ Dis: Qui donc vous sauve وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَئِنَ ٱلْجُيْتَنَا مِنْ هَٰذِهِ | des ténèbres de la terre et de la mer et qui priez-vous alors لنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (63) قُل اللَّهُ يُنْجِيكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبِ ثُمُّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ (64)

- موقف المشركين من دعوة النبي صلى الله عليه وسلم، ومن أمثلته ما يلى:

vérité. Réponds : je n'ai pas à

قال تعالى : وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُلْ | Ton peuple dit que c'est un هُوَ الْحَقُّ قُلْ mensonge alors que c'est la كُلِّ نَبَإٍ مُسْتَقَرُّ اللهُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ (66) لِكُلِّ نَبَإٍ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ (67)

<sup>1</sup> ينظر: محمد على الصابوني، صفوة التفاسير، مج 1، دار القرآن الكريم، بيروت، ط4، 1981، ص 376-377

| vous                        | pro  | téger | (66) | chaque |
|-----------------------------|------|-------|------|--------|
| prophe                      | étie | en    | son  | temps. |
| Bientôt vous saurez(67)»P85 |      |       |      |        |

- إرشاد النبي صلى الله عليه وسلم إلى اتباع طريق الأنبياء والرسل في هداهم و صبرهم ومواقفهم مع قومهم كموقف إبراهيم عليه السلام من أبيه و قومه، وذلك في نماذج كثيرة من بينها:

| «Quand Abraham disait à son   | قال تعالى: وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَّخِذُ           |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| père Azar: Prendras-tu des    | أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ           |
| idoles pour dieux? je vous    | (74)                                                                       |
| vois, toi et ton peuple, dans |                                                                            |
| une erreur évidente »P86      |                                                                            |
| «Voilà ceux que Dieu a        | قال تعالى: أُولَٰئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ                |
| guidés. Suis le même chemin » | اقْتَدِهْ قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا اِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ |
| P87                           | لِلْعَالَمِينَ (90)                                                        |

- بيان عظمة الله سبحانه و تعالى وأنه المتفرد بالألوهية وتنزيهه عز وجل عن الولد و الصاحبة وذلك في:

| « Le créateur des cieux et de la | قال تعالى: بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ |
|----------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| terre aurait-il des enfants, lui | وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ |
| qui n'a pas de compagne, lui     | بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (101)                                     |
| qui a tout créé et qui sait      |                                                                  |
| tout?»P88                        |                                                                  |

| « Tel est Dieu votre So  | eigneur.  |  |  |
|--------------------------|-----------|--|--|
| Nul n'est dieu que       | lui, le   |  |  |
| créateur de tout. Ador   | ez-le, il |  |  |
| est maître de tout » P88 |           |  |  |

قال تعالى: ذَٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ (102)

#### - التوجيهات الربانية للنبي صلى الله عليه وسلم في كيفية التعامل مع قومه ومن أمثلته ما يلي:

| «Suis ce que t'a dévoilé ton     | قال تعالى: اتَّبِعْ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ لَا إِلَّهَ |
|----------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| Seigneur. Nul n'est dieu que     | إِلَّا هُوَ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ (106)                  |
| lui. Détourne-toi de ceux qui    |                                                                   |
| ajoutent des dieux » P88         |                                                                   |
| «Si Dieu voulait, ils ne lui     | قال تعالى: وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُوا وَمَا جَعَلْنَاكَ  |
| ajouteraient rien. Mais nous ne  | عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ(107)        |
| t'avons pas fait leur gardien ni |                                                                   |
| leur protecteur. » P88           |                                                                   |

#### - عدل الله عز وجل في الجزاء، ومن نماذجه ما يلي:

| «Non, ce n'est pas à tort que   | قال تعالى: ذَٰلِكَ أَنْ لَمْ يَكُنْ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ |
|---------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ton Seigneur détruit les villes | بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا غَافِلُونَ(131)                           |
| quand les habitants restent     |                                                                |
| païens » P90                    |                                                                |
| «Chacun est au rang que lui     | قال تعالى: وَلِكُلِّ دَرَجَاتٌ مِمَّا عَمِلُوا وَمَا رَبُّكَ   |
| valent ses actes, » P90         | بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ (132)                             |

- عرض التشريعات الباطلة لأهل الجاهلية في الحرث و الأنعام والأولاد، وتفنيدها، ودحضها، وعرض التشريع الحق الذي هو تشريع الله عز وجل:

donnent à Dieu une part de ce نَصِيبًا فَقَالُوا هَٰذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَٰذَا لِشُرَكَائِنَا فَمَا qu'il fait naitre de la terre et كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فَلَا يَصِلُ إِلَى اللَّهِ وَمَا كَانَ لِلَّهِ des bêtes et ils disent : Ceci est فَهُوَ يَصِلُ إِلَىٰ شُرَكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ إِلَىٰ شُرَكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ à Dieu, ils le prétendent, et cela aux dieux que nous lui ajoutons. Mais ce qui est à leurs dieux n'est plus à Dieu et ce qui est à Dieu passe à leurs Quelle dieux. erreur jugement!» P91

قال تعالى: وَجَعَلُوا لِلَّهِ مِمَّا ذَرَأً مِنَ الْحُرْثِ وَالأَنْعَامِ Ceux qui ajoutent des dieux هَا ذَرَأً مِنَ الْحُرْثِ وَالأَنْعَامِ (136)

قال تعالى: وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَٰذِهِ الأَنْعَامِ Ils disent: ce qui est dans le» خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَىٰ أَزْوَاجِنَا وَإِنْ يَكُنْ ventre de ces bêtes est pur pour nos hommes et interdit à مِّيْنَةً فَهُمْ فِيهِ شُرِكَاءُ سَيَحْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ nos femmes. Mais une bête morte, ils se partagent. Ils salaire le de leur auront argutie, car Dieu est le sage, il sait» P91

عَلِيمٌ (139)

قال تعالى: قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلَادَهُمْ سَفَهًا | Ils sont perdants ceux qui ont la folie de tuer leurs enfants, إِغَيْرٍ عِلْمِ وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللَّهُ افْتِرَاءً عَلَى اللَّهِ قَدْ

savoir, rien qui sans et Dieu inventent contre d'interdire ce que Dieu leur donne. Ils sont égarés, ils ne sont pas en bonne voie » P91

ضَلُّوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ (140)

«Dis: Dans ce qui m'est dévoilé, je ne trouve de porc qui est une souillure et ce qui à tort a été consacré à d'autres qu'à Dieu. Mais quiconque est contraint, sans chercher révolte transgression, eh bien Seigneur pardonne, il a pitié » P 91,92

قال تعالى: قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا | de مَسْفُوحًا أَوْ كَمْ خِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ | nourriture interdite que la bête morte, le sang versé, la chair لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (145)

- عرض الوصايا العشر و الدعوة إلى اتباعها، وذلك في:

annoncer que ce

قال تعالى: قُلْ تَعَالَوَا آتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ أَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا votre أَوْلَادَكُمْ مِنِ اِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا | Seigneur vous interdit : Ne lui ajoutez rien. Bienfaisance à vos الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُوا père et mère. Ne tuez pas vos النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحُقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ

enfants par crainte de disette, nous vous nourrirons vous et eux. Ecartez-vous des infamies patentes ou latentes. Ne tuez personne à Dieu tort, l'interdit. Voilà ce que Dieu être commande. Peut comprendrez-vous » P92

لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (151)

قال تعالى: وَلَا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ Ne touchez aux biens de » أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ P'orphelin que pour le mieux, أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ jusqu' à sa majorité. Donnez إِلَّا وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ذَٰلِكُمْ | juste mesure et juste poids Nous n'imposons à chacun que ce qu'il peut. Que vos paroles soient justes, même à l'égard d'un proche. Et tenez le pacte de Dieu. Voilà ce qu'il commande peut être vous en souviendrez-vous » P92

وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (152)

sentiers qui vous écartent de son sentier. Voilà ce qu'il commande. Peut être serez-

قال تعالى: وَأَنَّ هَٰذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ | Tel est mon droit chemin وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَٰلِكُمْ le. Ne suivez pas les وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (153)

#### vous fidèles » P92

- الإخلاص لله تعالى في القول و العمل، وبيان أن الإنسان مستخلف في الأرض وذلك في:

| «Dis :Ma prière et ma               | قال تعالى: قُلِ اِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمُحْيَايْ وَمُمَاتِيَ      |
|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| dévotion, ma vie et ma mort         | لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (162)                                     |
| sont à Dieu le Seigneur des         |                                                                       |
| mondes » P93                        |                                                                       |
| «Nul dieu à ses côtés, c'est        | قال تعالى: لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَٰلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ      |
| l'ordre que j'ai reçu, je suis le   | الْمُسْلِمِينَ (163)                                                  |
| premier musulman » P93              |                                                                       |
| «Il a fait de vous les héritiers de | قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الأَرْضِ               |
| la terre. Il vous a mis les uns     | وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا    |
| au-dessus des autres pour vous      | آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ |
| éprouver dans ses dons. Ton         | (165)                                                                 |
| Seigneur est prompt à châtier,      |                                                                       |
| mais certes il pardonne il a        |                                                                       |
| pitié. » P93                        |                                                                       |

إذن فلقد حاول المترجم كل مرة نقل هذه الموضوعات أو الأبنية الكبرى التي تعالجها السورة الكريمة وذلك بحسب ما تتيحه اللغة الهدف من اختيارات ممكنة، ولقد وفق في ذلك، حسب رأيي، وذلك بالنظر إلى التحديد السابق.

2- السياق: ستشمل الدراسة هنا نماذج من ترجمة "جون غروجون" أين سيتم ذكر الحكم على مدى توافق هذه النماذج مع السياق القرآني باعتبار أن تحقق هذا المعيار في نص ترجمته لابد له من هذا التوافق، أي درجة التوفيق في نقل المعاني المقصودة التي احتوتها ألفاظ و آيات سورة الأنعام والتي

يضبطها أو يحددها السياق القرآني، مع التنويه إلى أن التركيز سيكون على بعض الحالات التي حادت عن سياق الآية الكريمة، التي نكون بصددها، وذلك حسب تحليلي ورؤيتي استنادا إلى التفسيرات المختلفة وخاصة تفسير "التحرير والتنوير" باعتباره يقدم مدلولات الألفاظ ومعانيها في كل مرة:

| قال تعالى: هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ طِينٍ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَنْتُمْ | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| غَتْرُونَ <sub>(</sub> 2)                                                                                    |               |
| «Il vous a créés d'argile, il a décrété un terme pour                                                        | الترجمة       |
| chacun, un terme qu'il a fixé. Et pourtant vous en                                                           |               |
| doutez» P81                                                                                                  |               |
| في قوله " ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّى عِنْدَهُ" إعادة لكلمة "الأجل" إلا أن إعادة                  | التحليل       |
| النكرة بعد نكرة يفيد أن الثانية غير الأولى، فصار المعنى ثم قضى لكم أجلين، فالمراد                            |               |
| بالأجل الأول عمر كل إنسان، والمراد بالأجل الثاني مابين موت كل أحد ويوم                                       |               |
| البعث أ، أما في الترجمة فلم يبين المترجم، حسب رأيي، اختلاف معنى الأجلين بحيث                                 |               |
| بحيث إن القارئ لترجمته يفهم أن كلمة "terme" التي اختارها ترجمة لمعنى كلمة                                    |               |
| "الأجل" هي نفسها في كلتا الحالتين، فبترجمة عكسية نحصل على ما يلي "قد قضى                                     |               |
| أو قرر أجلا لكل شخص، أجل قد حدده"، ومن هنا فإنه كان من المناسب حسب                                           |               |
| اعتقادي إضافة كلمة "autre" لكلمة "terme" المكررة، فتصبح الترجمة بمذا                                         |               |
| il a décrété un terme pour chacun,et un autre " الشكل                                                        |               |
| " terme qu'il a fixé .                                                                                       |               |

| قال تعالى: وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الأرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| (3)                                                                                                                  |               |
| «Il est Dieu aux cieux et sur terre. Il sait ce que vous                                                             | الترجمة       |

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 131

-

| cachez et ce que vous ébruitez. Et il sait ce que vous                |         |
|-----------------------------------------------------------------------|---------|
| méritez»P81                                                           |         |
| ترجم المترجم معنى "تكسبون" بالفعل "mériter" الذي له معنى آخر وهو      | التحليل |
| "الاستحقاق"، وبالتالي فإني أرى أن الاختيار الأنسب هو الفعل "acquérir" |         |
| مثلا الذي يتناسب أكثر مع معنى "الاكتساب".                             |         |

| قال تعالى: قُلَ اَغَيْرَ اللَّهِ أَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ قُلِ | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| اِنِّيَ أُمِرْتُ أَنَ اكُونَ أَوَّلَ مَنَ اَسْلَمَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (14)                             |               |
| « Et ne sois pas de ceux qui ajoutent des                                                                                | الترجمة       |
| dieux »P82                                                                                                               |               |
| " qui ajoutent des dieux" بالمشركين" ب "عروم الجون غروجون" كلمة "المشركين" ب                                             | التحليل       |
| وهي ترجمة شارحة كان يمكن، حسب رأيي، الاستغناء عنها لوجود المقابل وهو                                                     |               |
| "polythéiste" أو "idolâtre" بمعنى "وثني".                                                                                |               |

| قال تعالى: قُلِ اِنِّيَ أَحَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (15) | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «Dis: Que je résiste à mon Seigneur et je crains le                              | الترجمة       |
| tourment d'un jour terrible. » P82                                               |               |
| قابل المترجم الفعل "عصيت" بالفعل "résister" الذي له معنى "المقاومة"، وبالتالي    | التحليل       |
| فإن الاختيار ليس في محله، حسب وجهة نظري، إذ أن الفعل المناسب للسياق هو           |               |
| "désobeir" الذي يحمل معنى "عدم الطاعة" أي العصيان.                               |               |

| قال تعالى: وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ(18) | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «Il est maître absolu de ses <u>esclaves</u> . Il est le sage et il            | الترجمة       |

| est renseigné » P82                                                        |         |
|----------------------------------------------------------------------------|---------|
| إن معنى كلمة "esclave" هو « الشخص غير الحر الذي يمكن أن يباع أو يشتري      | التحليل |
| والذي هو تحت سلطة مالك له» أ، ومن هنا فإن هذا المعنى السلبي بعيد، في رأيي، |         |
| عن معنى كلمة "عباد" التي وردت في الآية الكريمة.                            |         |

| قال تعالى: الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (20)                                                                                                |               |
| «Ceux qui ont reçu le livre le connaissent comme ils                                                                       | الترجمة       |
| connaissent leurs fils. Mais ceux qui se perdent ne                                                                        |               |
| croient pas.»P 82                                                                                                          |               |
| لم يبين المترجم المعنى حيدا في ترجمته لمعنى قوله " الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ " و المقصود                           | التحليل       |
| بهم «علماء اليهود و النصاري» <sup>2</sup> ، حيث ترجم ترجمة حرفية " Ceux qui ont                                            |               |
| reçu le livre" لم تؤدي المعنى المقصود، باعتبار أنه كان على المترجم، حسب                                                    |               |
| رأيي، أن يشرح ويبين من هم الذين أوتوا الكتاب، فما يبينه السياق في القرآن الكريم                                            |               |
| قد تعجز الترجمة الحرفية عن نقله.                                                                                           |               |
| قال تعالى: ثُمَّ لَمْ تَكُنْ فِتْنَتُهُمُ إِلَّا أَنْ قَالُوا وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ (23)               | الآية الكريمة |
| «Ils ne trouveront au bout de <u>leur révolte</u> que cette                                                                | الترجمة       |
| réponse : par Dieu notre Seigneur, nous n'avons pas                                                                        |               |
| ajouté » P82                                                                                                               |               |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, (notre traduction), Direction du département Dictionnaires et Encyclopédies, Paris, 2016, P515 «personne de condition non libre, pouvant être vendue ou achetée, et qui est sous la dépendance d'un maître »

<sup>171</sup> عمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص $^2$ 

| ورد في تفسير "ابن كثير" أن معنى "فتنتهم" هي حجتهم أو معذرتهم أ، ومن هنا فإن | التحليل |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| الترجمة المناسبة، حسب وجهة نظري، ستكون "excuse" مثلا حسب هذا التفسير        |         |
| وليس "révolte" التي استخدمها "جون غروجون" والتي هي بمعنى "التمرد            |         |
| والعصيان"، الاختيار الذي يعتبر بعيدا، حسب رأيي، عن سياق هذه الآية الكريمة.  |         |

| قال تعالى: وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوكِهِمُ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ    | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَقُرًا وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُومِنُوا كِمَا حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ |               |
| هَٰذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ (25)                                                                                   |               |
| «Certains t'écoutent, mais nous avons enveloppé leur                                                                         | الترجمة       |
| cœur pour qu'ils ne comprennent pas et appesanti                                                                             |               |
| leurs oreilles. » P82                                                                                                        |               |
| إن المقصود في قوله " وَفِي آذَانِهِمْ وَقْرًا " أي «صما عن السماع النافع لهم» ، وقد                                          | التحليل       |
| ترجم معنى الوقر هنا ب "appesanti" التي لها معنى «جعل الشيء ثقيلا أو                                                          |               |
| صلبا»3، وبالتالي فإن هذا المعنى هو غير المقصود بالضبط في سياق الآية الكريمة إنما                                             |               |
| المقصود"الصمم"فالكلمة المناسبة ستكون، حسب رأيي، "assourdissement"                                                            |               |
| التي لها هذا المعنى، ومن هنا ستصبح الترجمة بمذا الشكل mais nous »                                                            |               |
| avons enveloppé leur cœur pour qu'ils ne                                                                                     |               |
| comprennent pas et <b>assourdi</b> leurs oreilles. »                                                                         |               |

الآية الكريمة قال تعالى: وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبُ بِآيَاتِ رَبِّنَا

Appesantir: «Rendre plus lourd » «Rendre plus dur »

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: اسماعيل ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج $^{2}$ ، دار المعرفة، بيروت، ط $^{1}$ ، 1986، ص $^{1}$ 

المرجع نفسه، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, Op. cit, P70

| وَنَكُونُ مِنَ الْمُومِنِينَ (27)                                           |         |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| «Si tu les voyais, quand ils seront dans le feu»P82                         | الترجمة |
| إن معنى "وقفوا على النار" أي «أبلغوا إليها بعد سير إليها، وهو يتعدى ب(على). | التحليل |
| والاستعلاء المستفاد ب(على) مجازي معناه قوة الاتصال بالمكان، فلا تدل (على)   |         |
| على أن وقوفهم على الناركان من أعلى النار $^1$ ، ولقد ترجمها "جون غروجون" ب  |         |
| "ils seront dans le feu " حيث يفهم من ترجمته على أنهم كانوا في النار        |         |
| أي داخلها، وهو غير المقصود هنا حسب سياق الآية الكريمة وكما يؤكده التفسير    |         |
| المذكور.                                                                    |         |

| قال تعالى: وَقَالُوا إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ مِبْعُوثِينَ (29) | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «Ils dissent: Cette vie seule existe, nous ne serons pas                                   | الترجمة       |
| rappelés » P                                                                               |               |
| عبر المترجم عن معنى "البعث" في قوله " وَمَا خَنْنُ بِمَبْعُوثِينَ" بالفعل "rappeler"       | التحليل       |
| الذي لا يؤدي هذا المعنى ولا يتماشى مع سياق الآية الكريمة باعتبار معناه الذي له             |               |
| علاقة بمناداة شخص ما مثلا، فشتان بين هذا المعنى ومعنى البعث الذي يحيي الله فيه             |               |
| الموتى من أجل الحساب و الجزاء، و هنا قد تكون المفردة "ressuscités" هي                      |               |
| الأنسب في نظري في هذا الموضع.                                                              |               |

| قال تعالى: وَمَا الْحُيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعِبٌ وَلَمْوٌ وَلَلدَّارُ الأَخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ (32) | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                                                                            |               |
| «Cette vie n'est que plaisir et jeu, mais <u>la demeure</u>                                                                                | الترجمة       |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 184

212

| dernière est meilleure pour qui est est fidèle, ne le                  |         |
|------------------------------------------------------------------------|---------|
| comprendrez-vous pas ?»P83                                             |         |
| قابل المترجم كلمة "الدار الآخرة" ب "la demeure dernière" وهي ترجمة     | التحليل |
| حرفية لم تنقل المعنى جيدا، حسب رأيي، خاصة بوجود كلمة " l'au-delà" التي |         |
| تستخدم عادة مقابلا لكلمة "الآخرة".                                     |         |

| قال تعالى: وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِيَ نَفَقًا فِي الأرْضِ أَوْ     | الآية الكريمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| سُلَّمًا فِي السَّمَاءِ فَتَاتِيَهُمْ بِآيَةٍ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لِجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَىٰ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ |               |
| الجُاهِلِينَ (35)                                                                                                     |               |
|                                                                                                                       |               |
| «L'indifférence des hommes te pèse. Si tu pouvais                                                                     | الترجمة       |
| creuser un trou en terre ou mettre une échelle au ciel                                                                |               |
| et leur donner un signe» P83                                                                                          |               |
| لم يلتزم المترجم بالسياق في قوله عز وجل "أن تبتغي نفقا في الأرض" حيث لم يترجم                                         | التحليل       |
| كلمتي "نفقا" و"تبتغي"، والنفق: سرب في الأرض عميق، أما الابتغاء فهو الطلب                                              |               |
| ومعنى الطلب هنا البحث أ، فبترجمة عكسية نحصل على ما يلي "فإن استطعت أن                                                 |               |
| تحفر حفرة في الأرض" وهو غير المقصود في سياق الآية الكريمة.                                                            |               |

| قال تعالى: قُل اَرَآيْتَكُمُ إِنَ اتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَو اتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| -<br>كُنْتُمْ صَادِقِينَ (40 <sub>)</sub>                                                                           |               |
| «Dis: Que vous en semble? Si le tourment ou                                                                         | الترجمة       |
| l'heure de Dieu vous viennent, prierez-vous                                                                         |               |

1 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 204

213

| quelqu'un d'autre que Dieu ? dites la vérité »P83                              |         |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------|
| لم يلتزم المترجم بنص الآية الكريمة في قوله عز وجل "إن كنتم صادقين"، حيث ترجمها | التحليل |
| ب " dites la vérité " أي قولوا الحق أو الصدق، وهو غير السياق الأصلي            |         |
| لأن المعنى هو «"إن كنتم صادقين" أي في اتخاذكم آلهة معه»                        |         |

| قال تعالى: بَلِ اِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنْسَوْنَ مَا | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| تُشْرِكُونَ (41)                                                                                 |               |
| «Non. C'est lui que vous prierez et, s'il veut il                                                | الترجمة       |
| écartera ce pourquoi vous l'invoquiez et vous                                                    |               |
| oublierez ce que vous inventiez » P83                                                            |               |
| لم يشرح المترجم ترجمته لمعنى قوله "وتنسون ما تشركون" أي تذهلون عن الأصنام لما                    | التحليل       |
| ترون من هول العذاب أو تعرضون عن الأصنام، إذ لعلهم يلهمون أو يستدلون في                           |               |
| تلك الساعة على أن غير الله لا يكشف عنهم من ذلك العذاب شيئا2، وبالتالي فإنه                       |               |
| فإنه كان من المناسب، حسب رأيي، إضافة كلمة "الأصنام" "idoles" حتى يتبين                           |               |
| et vous oublierez les idoles " المعنى، فتصبح الترجمة بماذا الشكل: "                              |               |
| ." que vous inventiez                                                                            |               |

| قال تعالى: وَلَقَدَ اَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَمٍ مِنْ قَبْلِكَ فَأَخَذْنَاهُمْ بِالْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| يَتَضَرَّعُونَ (42)                                                                                                  |               |
| «Oui, nous avons envoyé des messagers à des nations                                                                  | الترجمة       |
| précédentes et nous les avons frappées de malheurs et                                                                |               |

<sup>1</sup> إسماعيل ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج2، المرجع السابق، ص137

226-225 سنظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص

| de malchances, peut-être allaient- ils crier                                      |         |
|-----------------------------------------------------------------------------------|---------|
| grâce.»P83-84                                                                     |         |
| إن معنى "البأساء" «هو الفقر و الضيق في العيش و "الضراء" هي الأمراض والأسقام       | التحليل |
| و الآلام» $^{1}$ ، وبالتالي فإن كلمة "malheurs" التي تعني البؤس أو الضر مناسبة    |         |
| لهذه المعاني، حسب رأيي، إلا أن الإشكال في كلمة "malchances" التي تعني             |         |
| "سوء الحظ"، وبالتالي فإن اختيارها غير مناسب للسياق حسب وجهة نظري، أما             |         |
| كلمة "يتضرعون" فهي بمعنى «يتذللون لأن الضراعة التذلل و التخشع» و لقد              |         |
| ترجمت ب "crier grâce " وهي عبارة تدل على «إعلان الهزيمة» <sup>3</sup> ، فشتان بين |         |
| المعنيين.                                                                         |         |

| قال تعالى: وَأَنْذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَىٰ رَبِّمِمْ لَيْسَ لَمُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٌّ وَلَا | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| شَفِيعٌ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ (51)                                                                                       |               |
| «Ceux qui craignent d'être rassemblés vers leur                                                                           | الترجمة       |
| Seigneur, avertis-les ici qu'ils n'auront d'autre maî-                                                                    |               |
| tre ni d'autre protecteur que Dieu. Peut-être seront-                                                                     |               |
| ils fidèles. » P84                                                                                                        |               |
| ترجمت كلمة "شفيع" ب "protecteur" وهو اختيار غير مناسب، حسب رأيي،                                                          | التحليل       |
| باعتبار معنى هذه الكلمة الذي لا يلتقي مع "الشفاعة" في شيء، فهي تعني                                                       |               |
| الشخص الذي يحمي وليس يشفع، أما الترجمة القريبة لمعنى "الشفاعة" فهي برأيي                                                  |               |

<sup>137</sup> ص کثیر، تفسیر القرآن العظیم، ج2، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{227}</sup>$  عمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج $^{7}$ ، المرجع السابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, (notre traduction), Direction du département Dictionnaires et Encyclopédies, Paris, 2016, P640

<sup>«</sup> Crier ou demander grâce, se déclarer vaincu »

| كلمة "intercesseur" والفعل منها "intercéder" الذي يعني «التشفع أو |  |
|-------------------------------------------------------------------|--|
| $^{1}$ التدخل لمصلحة شخص ما $^{1}$ .                              |  |

| قال تعالى: وَلَا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| حِسَاكِهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ         |               |
| (52)                                                                                                                    |               |
| «Ne repousse pas ceux qui prient leur Seigneur matin                                                                    | الترجمة       |
| et soir et qui <u>cherchent sa face</u> . » P84                                                                         |               |
| ترجم المترجم قوله عز وجل "يريدون وجهه" ترجمة حرفية " cherchent sa                                                       | التحليل       |
| face" أين كان عليه أن يشرح، حسب رأيي، باعتبار أن المعنى يريدون رضى الله                                                 |               |
| سبحانه وتعالى أي لا يريدون إرضاء غيره                                                                                   |               |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| لِيُقْضَىٰ أَجَلُ مُسَمَّى ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (60)           |               |
| «La nuit il vous rappelle. Le jour il sait ce que vous                                                               | الترجمة       |
| faites.» P85                                                                                                         |               |
| إن «المراد بقوله " يَتَوَفَّاكُمْ " أي ينيمكم» ، ولقد ترجم معناها بالفعل                                             | التحليل       |
| "rappeler" الذي يحمل معنى المناداة، ولذلك فلا علاقة بين المعنيين، وبالتالي                                           |               |
| فلقد أخل المترجم بالسياق، حسب رأيي، في هذا الموضع من الترجمة.                                                        |               |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, Op. cit, P744

2 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 247

<sup>«</sup> intervenir en faveur de qqn »

 $<sup>^{276}</sup>$  المرجع نفسه، ص

| قال تعالى: وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ (61)                                                |               |
| «Il est maitre absolu de ses esclaves. Il vous envoie des                                                   | الترجمة       |
| gardes et, quand l'un de vous meurt, nos envoyés le                                                         |               |
| reçoivent, ils n'y manquent pas. » P85                                                                      |               |
| ترجم "جون غروجون" قوله عز وجل "حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتْهُ رُسُلُنَا" ب "          | التحليل       |
| " quand l'un de vous meurt, nos envoyés le reçoivent                                                        |               |
| فبترجمة عكسية لهذه الترجمة يتبين جليا أنه أخل بالمعنى ولم يلتزم بالسياق حيث نحصل                            |               |
| على الآتي " إذا توفي أحدكم استقبلته رسلنا أي استقبلت روحه" وهو غير المقصود                                  |               |
| تماما، أما الترجمة المناسبة حسب وجهة نظري فهي quand la mort vient »                                         |               |
| à l'un de vous nos envoys <b>le font mourir</b> »                                                           |               |
| فالرسل أي الملائكة هي من تتوفاه بأمر الله عز وجل.                                                           |               |

| قال تعالى: لِكُلِّ نَبَإٍ مُسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ (67)                 | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «Chaque prophétie en son temps. Bientôt vous                                    | الترجمة       |
| saurez » P85                                                                    |               |
| النبأ هو «الخبر المهم» أ، وقد قابله المترجم بكلمة "prophétie" التي تعني النبوءة | التحليل       |
| وليس النبأ أو الخبر، وبالتالي فإن الاختيار غير مناسب للسياق، حسب رأيي،          |               |
| وبالنظر إلى التفسير المذكور يمكن الترجمة ب"annonce" أو "nouvelle".              |               |

| فَالَ تَعَالَى: قُلَ اَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| هَدَانَا اللَّهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى           |               |

1 محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 287

217

| ائْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (71) |         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| «Dis : prierons-nous en face de Dieu des dieux qui ne                                              | الترجمة |
| peuvent ni servir ni nuire. Quand Dieu nous a guidés                                               |         |
| reviendrons-nous en arrière comme celui que <u>les</u>                                             |         |
| satans détraquent sur la terre. » P86                                                              |         |
| الاستهواء هو «طلب هوى المرء و محبته، أي استجلاب هوى المرء إلى شيء يحاوله                           | التحليل |
| المستجلِّب $^1$ ، وقد ترجم بالفعل "détraquer" الذي هو بمعنى «التعطيل أو عدم                        |         |
| عدم ضبط الشيء أو التسبب بضرر ما $^2$ ، وبالتالي فإني أرى أن اختيار المترجم لا                      |         |
| يتناسب مع معنى "الاستهواء" المذكور أعلاه.                                                          |         |

| قال تعالى: وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمُ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالأَمْنِ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (81)                          |               |
| «Craindrais-je les dieux que vous ajoutez quand vous                                                                   | الترجمة       |
| ne craignez pas d'ajouter à Dieu des dieux qu'il                                                                       |               |
| n'autorise pas ? Quel est le parti le plus sûr ? Le savez-                                                             |               |
| vous? P86                                                                                                              |               |
| لم يلتزم المترجم بسياق الآية الكريمة في قوله تعالى " مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا"                    | التحليل       |
| بحيث إنه تصرف في ترجمتها تصرفا أقصى بعض معانيها، فهو لم يترجم الفعل "ينزِّل"                                           |               |
| لما فيه من حكمة في ذكره تتمثل في أن «الله عز وجل لم يخبرهم بإلهية الأصنام التي                                         |               |
| عبدوها ولم يأمرهم بعبادتها خبرا يعلمون أنه من عنده فلذلك استعار لذلك الخبر                                             |               |

 $<sup>^{1}</sup>$  محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, Op.cit, p405 «détraquer (syn. Dérégler, endommager) » « Nuire à l'état physique ou mental »

| التنزيل تشبيها لعظم قدره بالرفعة، ولبلوغه إلى من هم دون المخبِر، بنزول الشيء    |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|--|
| العالي إلى أسفل منه» أ، كما لم يترجم كلمة "سلطانا" التي هي بمعنى «"الحجة" هنا   |  |
| أي لم يأتكم خبر منه تجعلونه حجة على صحة عبادتكم الأصنام» <sup>2</sup> ، فبترجمة |  |
| عكسية نلاحظ هذا بوضوح حيث نتحصل على ما يلي: " qu'il n'autorise                  |  |
| pas " أي "آلهة لم يسمح بما"، وبالتالي فإن المترجم لم ينقل معنى "عدم تنزيل الحجة |  |
| التي تؤيد شركهم" بل تصرف واختصر ترجمته اختصارا أقصى هذه المعاني.                |  |

| قال تعالى: أُولَٰئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهْ قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ (90)                                                                                    |               |
| «Voilà ceux que Dieu a guidés. Suis le même chemin.                                                                    | الترجمة       |
| Dis : je ne vous en demande pas de salaire. Ce n'est                                                                   |               |
| qu' un avertissement aux mondes» P87                                                                                   |               |
| قابل المترجم كلمة "نذكرى" بكلمة "un avertissement" التي تحمل معنى                                                      | التحليل       |
| "التنبيه و التحذير" وهو غير معنى " الذكرى" أي عكس النسيان، وبالتالي فإن                                                |               |
| اختيار المترجم غير مناسب، حسب رأيي، خاصة بوجود كلمة "rappel" التي هي                                                   |               |
| بمعنى "ضد النسيان" كذلك.                                                                                               |               |

| قال تعالى: وَهَٰذَا كِتَابُ ٱنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| حَوْلَهَا وَالَّذِينَ يُومِنُونَ بِالأَحِرَةِ يُومِنُونَ بِهِ وَهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ (92)                |               |
| «C'est un livre béni que nous révélons pour                                                                              | الترجمة       |
| confirmer les précédents et avertir <u>la Ville-mère</u> et ses                                                          |               |

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 331

المرجع نفسه، ص $^2$ 

| environs. » P87                                                                                                |               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| أم القرى هي مكة المكرمة، ولقد ترجم المترجم هنا ترجمة حرفية "-la Ville                                          | التحليل       |
| mère" دون أن يوضح أن المقصود هي "مكة" كأن يضع بين قوسين، وذلك                                                  |               |
| حسب رأيي، (la Mecque) .                                                                                        |               |
| قال تعالى: فَالِقُ الإصْبَاحِ وَجَاعِلُ اللَّيْلِ سَكَنًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ | الآية الكريمة |
| الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (96)                                                                                     |               |
| «Il fend le ciel à l'aurore, il vous a donné la nuit pour                                                      | الترجمة       |
| repos » P88                                                                                                    |               |
| قوله "فالق الإصباح" أي أنه سبحانه وتعالى يفلق ظلام الليل عن غرة الصباح فيضيء                                   | التحليل       |
| الوجود، ويذهب الليل بسواده وظلام رواقه، ويجيء النهار بضيائه وإشراقه أ، فالمقصود                                |               |
| فالمقصود إذن فالق ظلمة الإصباح، ولقد قوبلت في الترجمة ب " Il fend le                                           |               |
| ciel à l'aurore " أي، بترجمة عكسية، "يفلق السماء عند الصبح" وهي ترجمة                                          |               |
| غير واضحة ولا مناسبة، حسب رأيي، حيث لم تبين المعنى المذكور ولم تحترم سياق                                      |               |
| الآية الكريمة.                                                                                                 |               |

| قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ (98)                                                                                          |               |
| «Il vous a fait naître <u>d'un seul</u> » P88                                                                      | الترجمة       |
| في قوله تعالى " وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ" «يعني آدم عليه السلام» <sup>2</sup> ،           | التحليل       |
| ولكن المترجم لم يبين ذلك، حيث ترجم ب "d'un seul" أين كان من المناسب،                                               |               |
| حسب رأيي، أن يضع بين قوسين أن المقصود هو آدم عليه السلام (Adam).                                                   |               |

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: إسماعيل ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج $^{2}$ ، دار المعرفة، بيروت، ط $^{1}$ ،  $^{1}$ 0 م $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 164

| قال تعالى: قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنَ ٱبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| عَلَيْكُمْ بِحَفِيظٍ (104)                                                                                           |               |
| «Votre Seigneur vous appelle à voir clair. Qui voit                                                                  | الترجمة       |
| clair c'est pour soi-même, et qui est aveugle c'est                                                                  |               |
| contre soi-même, je ne suis pas votre gardien »P88                                                                   |               |
| البصائر هي «البينات والحجج التي اشتمل عليها القرآن وما جاء به الرسول صلى الله                                        | التحليل       |
| Votre Seigneur vous " عليه وسلم $^1$ ، ولقد ترجم المترجم كالآتي                                                      |               |
| appelle à voir clair" أي "أن ربكم يدعوكم لتتبينوا الأمر بوضوح"، إلا أنها                                             |               |
| ترجمة بعيدة عن سياق الآية الكريمة التي جاءت لتبين معنى مجيء البينات و الحجج                                          |               |
| (البصائر) من الله عز وجل وذلك حسب التفسير المذكور.                                                                   |               |

| قال تعالى: وَكَذَٰلِكَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ وَلِيَقُولُوا دَرَسْتَ وَلِنُبَيِّنَهُ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (105) | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «Nous déployons les versets pour qu'on dise que tu as                                                       | الترجمة       |
| étudié et pour instruire ceux qui savent » P88                                                              |               |
| تصريف الآيات أي توضيحها وتفسيرها و تبيينها2، وقد قابله المترجم بالفعل                                       | التحليل       |
| "déployer" الذي له معنى "النشر والبسط" إلا أنني أرى أن الاختيار الأنسب                                      |               |
| والأقرب للسياق هو الفعل "expliquer" الذي له معنى التبيين.                                                   |               |

| كَلِمَاتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ | قال تعالى: وَتُمَّتْ | الآية الكريمة |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|---------------|
|                                                                                              | (115)                |               |

<sup>168</sup> إسماعيل ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج2، المرجع السابق، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص 168

| «Que s'accomplisse le décret de ton Seigneur dans la                        | الترجمة |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| justice et la vérité! Rien ne peut changer ses décrets,                     |         |
| car il entend et il sait » P89                                              |         |
| إن معنى كلمة "décret" «هو المرسوم أو العقد أو القرار الواجب اتباعه» ، ولقد  | التحليل |
| ، le décret de ton Seigneur " "كلمات ربك " كلمات ربك الكارجم مقابلا ل       |         |
| وبالتالي فإن الاختيار غير مناسب، حسب رأيي، باعتبار أنه أنزل بهذه الترجمة    |         |
| "كلمات الله" منزلة أقوال وقرارات البشر التي تتخذ شكل المراسيم وهذا لا يليق. |         |

| قال تعالى: وَإِنْ تُطِعَ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ | الآية الكريمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَخْرُصُونَ (116)                                                                                  |               |
| «Si tu écoutes la plupart de ceux qui sont sur terre, ils                                                             | الترجمة       |
| t'égareront loin du sentier de Dieu, car ils ne font                                                                  |               |
| qu'inventer et supposer. » P89                                                                                        |               |
| لم يلتزم المترجم بسياق الآية الكريمة في قوله عز وجل " إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ " بمعنى                       | التحليل       |
| يتبعون الشبهة من غير تأمل في مفاسدها، فالمراد بالظن ظن أسلافهم، كما أشعر به                                           |               |
| ظاهر قوله: "يتبعون" <sup>2</sup> ، حيث ترجم مباشرة بالفعل "inventer " أي يختلقون                                      |               |
| ويفترون أشياء، وبالتالي فإنه لم ينقل المعنى كاملا، حسب رأيي، ولم يبين أنهم متبعون                                     |               |
| في ذلك.                                                                                                               |               |

| لِيَمْكُرُوا فِيهَا وَمَا يَمْكُرُونَ إِلَّا     | بر فر م                                |                                                                                                      | <b>∠. ~</b> .   |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| اَ : ` كِعْمَا  فَ مَا  مُوا مَنْ كِعْمِرُ  الْا | وَ كَا ۗ قُونَةُ إِكَانَ عُجُومُ مَا ا | المارة من المارة | ac \ 11 a. VI   |
| پيمادروا ريها وله يمادرون إد                     | بي حل حريب , عابر جنزميها              | ا مال مالي. وتدرِّب جمسا                                                                             | ا د یه ان کریمه |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, Op.cit, p363

<sup>«</sup>Acte à portée réglementaire ou individuelle » «Décision contre laquelle on ne peut aller » 27 ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص  $^2$ 

| بِأَنْفُسِهِمْ وَمَا يَشْغُرُونَ (123)                                     |         |
|----------------------------------------------------------------------------|---------|
| «Chaque ville, nous lui avons donné ses coupables                          | الترجمة |
| pour chefs, pour qu'ils trament. Mais ils ne trament                       |         |
| que contre eux-mêmes et ils ne s'en doutent                                |         |
| <u>pas.</u> »P90                                                           |         |
| في قوله "وما يشعرون" «أي فهم في حالة مكرهم بالنبيء متصفون بأنهم ما يمكرون  | التحليل |
| إلا بأنفسهم وبأنهم ما يشعرون بلحاق عاقبة مكرهم بهم، والشعور: العلم»1، ولقد |         |
| قوبلت في الترجمة بالفعل "douter" الذي يحمل معنى "الشك" وليس "العلم" أو     |         |
| "الشعور"، وبالتالي فإن الفعل "savoir" بمعنى "يعلم" أو الفعل " avoir        |         |
| conscience" بمعنى "يعي" كان ليكون الاختيار الأنسب، حسب رأيي، وذلك          |         |
| حسب التفسير المذكور.                                                       |         |

| قال تعالى: ذَٰلِكَ أَنْ لَمْ يَكُنْ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا غَافِلُونَ (131) | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «Non, ce n'est pas à tort que ton Seigneur détruit les                                               | الترجمة       |
| villes quand les habitants restent païens » P90                                                      |               |
| لم يلتزم المترجم بسياق الآية الكريمة التي جاءت بمعنى أن «الله يهلك القرى المسترسل                    | التحليل       |
| أهلها على الشرك إذا أعرضوا عن دعوة الرسل، وأنه لا يهلكهم إلا بعد أن يرسل                             |               |
| إليهم رسلا منذرين» <sup>2</sup> ، باعتبار أن المترجم أغفل ترجمة قوله "وأهلها غافلون"، حيث            |               |
| بترجمة عكسية لترجمته نحصل على ما يلي: "ليس من الخطأ أن ربك يهلك القرى أو                             |               |
| المدن وأهلها ما زالوا وثنيين أو كافرين"، ومن هنا فالملاحظ في هذه الترجمة أنه لم يتم                  |               |
| تبيين أن الله عز وجل لا يهلكهم وهم مشركون إلا بعد أن يرسل إليهم أولا من                              |               |

<sup>51</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص

<sup>81</sup> المرجع نفسه، ص

| ينذرهم من الرسل، وبالتالي فلقد كان على المترجم إضافة هذا المعنى الأحير وهو |
|----------------------------------------------------------------------------|
| إرسال الرسل للإنذار قبل الهلاك بسبب الشرك.                                 |

| قال تعالى: وَلِكُلِّ دَرَجَاتٌ مِمَّا عَمِلُوا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ (132)           | الآية الكريمة |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| «Chacun est au rang que lui valent ses actes, car ton                                                     | الترجمة       |
| Seigneur ne détruit pas les villes injustes tant que leur                                                 |               |
| peuple n'est pas encore averti » P90                                                                      |               |
| قابل المترجم قوله عز وجل" وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ" ب "ton Seigneur                     | التحليل       |
| ne détruit pas les villes injustes tant que leur peuple                                                   |               |
| n'est pas encore averti " التي كان من المفترض أن تكون مقابلا للآية                                        |               |
| السابقة " ذَٰلِكَ أَنْ لَمْ يَكُنْ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا غَافِلُونَ (131)"، ومن |               |
| هنا فلقد أخلط المترجم بين الآيتين حيث لم يضع ترجمته في المكان المناسب لها                                 |               |
| حسب نص الآيتين الكريمتين.                                                                                 |               |

| قال تعالى: وَكَذَٰلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلَادِهِمْ شُرَكَاؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَلْبِسُوا | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ (137)                                   |               |
| «Leurs dieux leur embellissent leurs meurtres                                                                                | الترجمة       |
| d'enfants. C'est pour leur perdition et pour dégrader                                                                        |               |
| leur culte» P 91                                                                                                             |               |
| قابل المترجم قوله عز وجل " وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ" ب " pour dégrader                                            | التحليل       |
| leur culte " حيث ترجم "اللبس" الذي هو «الخلط و الاشتباه» أ بالفعل                                                            |               |

.

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 104

| "dégrader" الذي لا يناسب هذا السياق باعتبار معناه الذي هو «نزع الدرجة |  |
|-----------------------------------------------------------------------|--|
| أو الحرمان من الحقوق أو ضياع الكرامة $^{1}$ .                         |  |

| قال تعالى: ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ قُلَ آلذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ   | الآية الكريمة |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الأُنْثَيَيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنْثَيَيْنِ نَبِّئُونِي بِعِلْمٍ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (143) |               |
| «Il a créé quatre couples. Couples d'ovins, couples de                                                                 | الترجمة       |
| caprins. Dis: A-t-il interdit les deux mâles ou les                                                                    |               |
| deux femelles ou leur portée? Instruisez-moi, si vous                                                                  |               |
| dites vrai. » P91                                                                                                      |               |
| لم يلتزم المترجم بسياق الآية الكريمة في قوله "ثمانية أزواج" حيث ترجمها ب "                                             | التحليل       |
| quatre couples " أي "أربعة أزواج"، كما لم يبين جيدا ترجمته لقوله عز وجل                                                |               |
| " أُمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنْثَيَيْنِ " حيث ترجمها ب " ou leur portée "                               |               |
| أي "ما تحمله" لأنه أقصى كلمتي "أرحام" و "الأنثيين" مما أخل بنقل المعنى المقصود                                         |               |
| وتوضيحه.                                                                                                               |               |

| قال تعالى: قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً           | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ |               |
| بَاغِ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (145)                                                                        |               |
| «Dis: Dans ce qui m'est dévoilé, je ne trouve de                                                                               | الترجمة       |
| nourriture interdite que la bête morte, le sang versé,                                                                         |               |
| la chair de porc qui est une souillure et ce qui à tort a                                                                      |               |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, Op.cit, p371

<sup>«</sup>Destituer de son grade ; priver de ses droits » «Faire perdre sa dignité »

| été consacré à d'autre qu'à Dieu» P 91,92                                     |         |
|-------------------------------------------------------------------------------|---------|
| قابل المترجم كلمة "أوحي" ب "dévoilé" التي لها معنى "الكشف و الإظهار"          | التحليل |
| الذي لا يفهم منه معنى "الوحي الإلهي" خاصة بوجود كلمة "révélation"             |         |
| الأقرب إلى نقل هذا المعنى، كما قابل المترجم كلمة "فسقا" ب "à tort" أي         |         |
| «خطأً» أ، لكن معنى "الفسق" هنا غير "الخطأ" فهو «الخروج عن شيء. وهو حقيقة      |         |
| حقيقة شرعية في الخروج عن الإيمان، أو عن الطاعة الشرعية، فلذلك يوصف به         |         |
| الفعل الحرام باعتبار كونه سببا لفسق صاحبه عن الطاعة. وقد سمى القرآن ما أهل به |         |
| لغير الله فسقا»²، وبالتالي فلقد أخل المترجم بنقل المعنى في هذا الموضع.        |         |

| قال تعالى: قُلْ تَعَالَوَا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُ أَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا | الآية الكريمة |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ مِنِ اِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا |               |
| وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ         |               |
| تَعْقِلُونَ (151)                                                                                                               |               |
| «Dis: Venez, je vais vous annoncer ce que votre                                                                                 | الترجمة       |
| Seigneur vous interdit: Ne lui ajoutez rien.                                                                                    |               |
| Bienfaisance à vos père et mère. Ne tuez pas vos                                                                                |               |
| enfants par crainte de disette, nous vous nourrirons                                                                            |               |
| vous et eux. Ecartez-vous des infamies patentes ou                                                                              |               |
| latentes. Ne tuez personne à tort, Dieu l'interdit.                                                                             |               |
| Voilà ce que Dieu commande. Peut être                                                                                           |               |
| comprendrez-vous » P92                                                                                                          |               |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Dictionnaire Larousse Maxipoche, Op.cit, p 1391 «injustement, faussement »

<sup>2</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج8، المرجع السابق، ص 139

التحليل

في قوله تعالى " من إملاق" هو «الفقر، أي ولا تقتلوهم من فقركم الحاصل. وقال في سورة الإسراء "ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاق" أي لا تقتلوهم خوفا من الفقر في الآجل ولهذا قال هناك "نحن نرزقهم وإياكم" فبدأ برزقهم للاهتمام بهم أي لا تخافوا من فقركم بسبب رزقهم فهو على الله وأما هنا فلما كان الفقر حاصلا قال "نحن نرزقكم وإياهم" لأنه الأهم ههنا، والله أعلم» أ، أما في الترجمة فلم يلتزم المترجم بذلك حيث ترجم مثل آية "الإسراء" أي "خشية إملاق" " par crainte de "من الترجمة هذا المعنى المذكور في الفرق بين قوله "من إملاق" و "خشية إملاق"، أما الاختيار المناسب، حسب رأيي، فهو " par crainte de "من "disette أو الإحتيار المناسب، حسب رأيي، فهو " par crainte de".

أما قوله "ولا تقربوا الفواحش" ففيه «نحي عن القرب منها، وهو أبلغ في التحذير من النهي عن ملابستها لأن القرب من الشيء مظنة الوقوع فيه، ولما لم يكن للإثم قرب و بعد كان القرب مرادا به الكناية عن ملابسة الإثم أقل ملابسة»<sup>2</sup>، ومن هنا فلقد كان من المناسب في رأيي عدم تصرف المترجم في هذا الموضع Ecartez-vous أي "ابتعدوا"، باعتبار أن الترجمة الحرفية هنا أي "approchez pas" أقرب إلى نقل هذا المعنى المذكور في القصد باستعمال "ولا تقربوا".

| قال تعالى: قُلَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ الَّا عَلَيْهَا               | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ (164) |               |
| «Vous retournerez tous à votre Seigneur et il vous                                                                                  | الترجمة       |
| résoudra vos divergences » P93                                                                                                      |               |
| ترجم "الإنباء" في قوله تعالى " فَيُنبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ" بالفعل "résoudre"                                 | التحليل       |

<sup>1</sup> إسماعيل ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج2، المرجع السابق، ص 196

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج $^{8}$ ، المرجع السابق، ص

الذي يحمل معنى "حل مسألة ما مثلا"، وبالتالي فإنه كان من المناسب، حسب رأيي، استخدام الفعل "informer" أو "résoudre". وهو "الإنباء" أي "الإخبار" بدل الفعل "résoudre".

تمثل الجداول المذكورة أعلاه والخاصة بمعيار "السياق" بعض مواطن الخلل في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام، أي تلك الترجمات التي لم توافق سياق النص المصدر دون ذكر ما تكرر منها، وذلك حسب وجهة نظري، استنادا إلى ما اعتمدته من تفاسير.

5- التناص: إن الحديث عن التناص في مجال ترجمة معاني القرآن الكريم لا يمكن أن يشمل الحديث فيه عن ترجمة إشارات تناصية وردت في النص المصدر، باعتبار تعاملنا مع نص قرآني معجز لم يسبق له مثيل من قبل بخلاف نص ترجمة معانيه الذي قد يرتكز على ترجمات أخرى سابقة له-لأن التناص إنما يتضمن في مفهومه تلك العلاقات بين نص ما ونصوص أخرى مرتبطة به وقعت في حدود تجربة سابقة وهذا ما نجده واضحا في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام حيث تأثرت هذه الترجمة بترجمات سابقة لها مثل ترجمة "بلاشير" (Régis Blachère) وترجمة "ماسون" ( Masson) ومن أمثلة ذلك نجد ما يلى:

| ترجمة "بلاشير"        | ترجمة "جون غروجون"     | الآية الكريمة                                    |
|-----------------------|------------------------|--------------------------------------------------|
| « Louange à Allah     | «Louange à Dieu        | قال تعالى: الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي             |
| qui créa les cieux    | qui a créé les cieux   | خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ         |
| et la terre et établi | et la terre et qui a   | الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا |
| les ténèbres et la    | établi les ténèbres et | بِرَبِّمِمْ يَعْدِلُونَ (1)                      |
| lumière. Et           | la lumière. Et         |                                                  |
| pourtant ceux qui     | pourtant les           |                                                  |
| sont infidèles        | incroyants donnent     |                                                  |
| donnent à leur        | des égaux à leur       |                                                  |
| Seigneur des          | Seigneur » P81         |                                                  |

| égaux» <sup>1</sup>   |                        |                                                            |
|-----------------------|------------------------|------------------------------------------------------------|
| «C'est lui qui vous a | «Il vous a créés       | قال تعالى: هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ                         |
| créés d'argile, et a  | d'argile, il a décrété | مِنْ طِينٍ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلُ                   |
|                       | un terme pour          |                                                            |
| qui est un terme      | chacun, un terme       | (2)                                                        |
| fixé auprès de lui.   | qu'il a fixé. Et       |                                                            |
| Et pourtant vous      | pourtant vous en       |                                                            |
| révoquez en doute»    | doutez» P81            |                                                            |
| P151-152              |                        |                                                            |
| «Aucun signe parmi    | «Aucun signe de        | قال تعالى: وَمَا تَاتِيهِمْ مِنَ آيَةٍ                     |
| les signes de leur    | leur Seigneur ne       | مِنْ آيَاتِ رَبِّهِمُ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا               |
| Seigneur ne           | leur vient qu'ils ne   | مُعْرِضِينَ (4)                                            |
| parvient (aux         | s'en détournent»       |                                                            |
| infidèles) qu'ils ne  | P81                    |                                                            |
| s'en détournent»      |                        |                                                            |
| P152                  |                        |                                                            |
| «Demande(-leur) A     | «Dis: A qui sont les   | قال تعالى: قُلْ لِمَنْ مَا فِي                             |
| qui est ce qui est    | êtres des cieux et de  | السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلْ لِلَّهِ كَتَب                |
| dans les cieux et sur | la terre? Dis: A       | عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَّكُمُ              |
| la terrre? Réponds    | Dieu et il s'est       | إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ                |
| (-leur) (c'est) à     | prescrit la            | الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُومِنُونَ (12) |
| Allah. Celui-ci s'est | miséricorde. Oui, il   | يُومِنُونَ (12)                                            |
| prescrit la           | vous réunira le jour   |                                                            |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Régis Blachère, Le Coran, Maisonneuve et Larose, Paris, 1966, p151

| miséricorde.Certes,   | de la résurrection, |                                            |
|-----------------------|---------------------|--------------------------------------------|
| il vous réunira au    | nul doute. Mais     |                                            |
| jour de la            | ceux qui se perdent |                                            |
| Résurrection, nul     | ne croient          |                                            |
| doute, à l'égard de   | pas.»P81,82         |                                            |
| ce jour! ceux qui se  |                     |                                            |
| seront perdu, ceux-   |                     |                                            |
| là n'auront pas cru.» |                     |                                            |
| P153                  |                     |                                            |
| «Dis (leur): Que      | «Dis : Que vous en  | قال تعالى: قُلَ اَرَآيْتَكُمُ إِنَ         |
| vous en semble? Si    | semble? Si le       | آتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوَ آتَتْكُمُ    |
| le tourment d'Allah   | tourment ou         | السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِنْ |
| vient à vous ou si    | l'heure de Dieu     | كُنْتُمْ صَادِقِينَ (40)                   |
| l'Heure vient à       | vous viennent,      |                                            |
| vous, prierez-vous    | prierez-vous        |                                            |
| un autre qu' Allah,   | quelqu'un d'autre   |                                            |
| si vous êtes          | que Dieu? dites la  |                                            |
| véridiques ? »P156    | vérité »P83         |                                            |

| ترجمة "ماسون"        | ترجمة "جون غروجون"   | الآية الكريمة                                    |
|----------------------|----------------------|--------------------------------------------------|
| « Louange à Dieu     | «Louange à Dieu      | قال تعالى: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي             |
| qui a créé les cieux | qui a créé les cieux | خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ         |
| et la terre et qui a | et la terre et qui a | الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمُّ الَّذِينَ كَفَرُوا |

| établi les ténèbres et  | établi les ténèbres et                                            | بِرَجِّمِهْ يَعْدِلُونَ (1)                  |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| la lumière. Mais        |                                                                   | ( ) 3 / ( ) 9                                |
| ceux qui ne croient     | pourtant les                                                      |                                              |
| pas en leur Seigneur    | incroyants donnent                                                |                                              |
| lui donnent des         | des égaux à leur                                                  |                                              |
| égaux» <sup>1</sup>     | Seigneur » P81                                                    |                                              |
| «C'est lui qui vous a   | «Il vous a créés                                                  | قال تعالى: هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ           |
| créés d'argile, puis il | d'argile, il a décrété                                            | مِنْ طِينٍ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلًا وَأَجَلُ     |
| a décrété un terme      | un terme pour                                                     | مُسَمَّى عِنْدَهُ ثُمَّ أَنْتُمْ تَمْتُرُونَ |
| pour chacun de          | chacun, un terme                                                  | (2)                                          |
| vous, un terme fixé     | qu'il a fixé. Et                                                  |                                              |
| par lui. Mais vous      | pourtant vous en                                                  |                                              |
| restez dans le          | doutez» P81                                                       |                                              |
| doute» P150             |                                                                   |                                              |
|                         | «Aucun signe de                                                   |                                              |
| les Signes de leur      | leur Seigneur ne                                                  |                                              |
| Seigneur ne leur        | leur vient qu'ils ne                                              | مُعْرِضِينَ (4)                              |
| parvient sans qu'ils    | s'en détournent»                                                  |                                              |
| s'en détournent»        | P81                                                               |                                              |
| P150                    |                                                                   |                                              |
| «C'est à lui            | «A lui sont les êtres<br>du jour et de la<br>nuit.Il entend et il | قال تعالى: وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي             |
| qu'appartient ce qui    | du jour et de la                                                  | اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمِيعُ     |
| subsistent dans la      | nuit.Il entend et il                                              | الْعَلِيمُ (13)                              |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denise Masson, Le Coran, Bibliothèque de la pléiade, Bruges, 1967, p149

|                         | T                     |                                               |
|-------------------------|-----------------------|-----------------------------------------------|
| nuit et le jour. Il est | sait »P82             |                                               |
| celui qui entend et     |                       |                                               |
| qui sait. » P151        |                       |                                               |
| «Dieu fend le grain     | «Dieu qui fend le     | قال تعالى: إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْحُبِّ     |
| et le noyau, il fait    | grain et le noyau,    | وَالنَّوَىٰ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ |
| sortir le vivant du     | fait sortir le vivant | وَمُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ ذَٰلِكُمُ |
| mort et il fait sortir  | du mort et le mort    | اللَّهُ فَأَنَّا تُوفَكُونَ(95)               |
| le mort du vivant.      | du vivant. Tel est    |                                               |
| Dieu est ainsi.         | Dieu. Comment         |                                               |
| Pourquoi vous           | vous en êtes vous     |                                               |
| détournéz-vous de       | détournés? » P88      |                                               |
| lui ? » P165            |                       |                                               |

كما أن المترجم لمثل هذه الأنواع من النصوص المقدسة قد يتأثر بثقافته المحتزنة في ذهنه أو بتوجهه الإيديولوجي والديني في تعامله مع بعض الحالات التي لها ما يوازيها أو يقابلها في ثقافته الخاصة، مع مراعاة الاختلافات الكبيرة طبعا، ومن أمثلة هذا التأثر، الذي يمكن أن يدرج حسب رأبي ضمن عملية التناص التي يقوم بما المترجم عن قصد أو عن غير قصد، نجد في ترجمة "جون غروجون" لمعانى سورة الأنعام ما يلى:

- مقابلة لفظ الجلالة "الله" بكلمة "Dieu" وكذلك كلمة "الرب" بكلمة "Seigneur" وذلك اعتبارا لما تحمله هاتين الكلمتين من شحنات دلالية مرتبطة بالديانة المسيحية، ولذلك فإنه يفضل في مثل هذه الحالات، من باب الأمانة مع القرآن الكريم، النقل الحرفي للفظ الجلالة مباشرة أي استخدام كلمة "Allah".

- مقابلة كلمة "التقوى" باشتقاقاتها المختلفة بكلمة "fidèle" التي تحمل من بين معانيها معنى أولئك «الملتزمون بدينهم في المسيحية، والذين يحضرون "القداس الإلهي" $^{1}$ . ومن أمثلة ذلك في ترجمة "جون غروجون" نجد ما يلي:

est meilleure pour qui est fidèle, ne le comprendrezvous pas ?»P83

قال تعالى: وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعِبٌ وَلَمُوُّ Cette vie n'est que plaisir et "قال تعالى: وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَعِبٌ وَلَمُوّ وَلَلدَّارُ الأَخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ إَوْلَا الْأَخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ jeu, mais la demeure dernière (32)

– مقابلة كلمة "الرسل" ب "apôtres" التي تطلق في الثقافة المسيحية على «الحواريين الإثني عشر الذين اختارهم عيسى علية السلام أو هو الاسم الذي يطلق على الدعاة الأوائل للإنجيل»2، ولذلك فإن هذه الترجمة غير مناسبة، حسب رأيي، طبقا للمعنى المذكور، وهذا ما نجده في الترجمة التالية:

d'être enduré ont ainsi... » P83

قال تعالى: وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا D'autres apôtres avant toi عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُوذُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِّلَ lg مَا كُذِّبُوا وَأُوذُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَإِ الْمُرْسَلِينَ traités (34)

- أسماء الأنبياء و الرسل التي قابلها المترجم بما هو شائع في ثقافته الخاصة، وذلك فيما يلي:

قال تعالى: وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلًّا Nous lui avons donné Isaac قال تعالى: وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلًّا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, (notre traduction), Direction du département Dictionnaires et Encyclopédies, Paris, 2016, p569

<sup>«</sup>personne qui pratique une religion : Les fidèle ont assisté à la messe »

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p 67

<sup>«</sup>Chacun des douze disciples choisis par Jésus-Christ; nom donné à ceux qui ont été les premiers propagateurs de l'Evangile. »

et Jacob et les avons guidés هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ | chacun comme nous avions guidé Noé. Et, dans descendance, Salomon, Job, Aaron. Moïse. Et nous salaire donnons aux bienfaisants(84) Zacharie, Jean, Jésus, Elie furent parmi les justes(85) Ismaël, Elisée, **Jonas et Loth**, nous les avons au-dessus mis des mondes(86) » P87

وَكَذَٰلِكَ بَحْزِي الْمُحْسِنِينَ (84) وَزَكَرِيَّاءَ وَيَحْيَىٰ sa وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِنَ الصَّالِينَ (85) David, (85) وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلًّا فَضَّلْنَا Joseph, عَلَى الْعَالَمِينَ (86)

- مقابلة كلمة "حنيفا" بكلمة "orthodoxe" التي حتى وإن كان من بين معانيها أنها تطلق على « ماهو موافق للعقيدة الدينية إلا أنها تتعلق كذلك بالكنائس المسيحية الشرقية التي انفصلت عن روما منذ عام 1054م أي أن هذه الكلمة مرتبطة بالكنيسة كذلك. وذلك في الترجمة التالية:

قال تعالى: قُل إِنَّني هَدَاني رَبِّيَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم | Dis : Moi mon Seigneur m'a» religion immuable, la religion d'Abraham, un orthodoxe, n'ajoutait des qui pas

دِينًا قَيِّمًا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ إَعْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (161)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dictionnaire Larousse Maxipoche, Op. cit, p976

<sup>«</sup>Qui est conforme au dogme, à la doctrine d'une religion » « Eglise orthodoxes, Eglises chrétiennes orientales, séparées de Rome depuis 1054. »

| dieux »P93 |  |
|------------|--|

4- المقبولية: يتعلق معيار المقبولية بموقف المتلقى في قبول نص ما استنادا إلى مدى اتساقه وانسجامه، فهو بالتالي مرتبط بالمستقبِل الذي يرسم نوع الإطار الذي يرى من خلاله هذا النص، أما في حالة النص المترجَم فإن القبول أو المقبولية تتعلق بقارئ الترجمة أو مستقبلها الذي يصل إلى فهم وتحديد محتوى هذا النص باعتباره نصا متسقا ومنسجما حسب لغة هذا المتلقى أو حسب اللغة الهدف بصفة عامة، ومن هنا فإنه ينبغي على المترجم معرفة معايير المقبولية في اللغة التي يترجم إليها ولذلك قد تجده يقوم بتعديلات معينة على المستوى النحوي أو المعجمي أو الدلالي حتى يصل إلى نص مقبول لدى قارئه خاصة إذا لم يكن هذا القارئ أو المتلقى ذو اطلاع كبير بلغة أو ثقافة الأصل، وفي حالة المدونة التي أعمل عليها فإن المترجم ذو دراية بمعايير المقبولية في اللغة الفرنسية باعتبار أنها لغته الأم، ولذلك فإن ترجمته لم تكن عشوائية، حسب رأيي، بل كانت منظمة ومقبولة يمكن أن يصل قارئها إلى تحديد مضمونها حتى وإن كان النص الذي ترجم معانيه هو النص القرآني المعجز الذي لا يمكن للترجمة مهما كانت جودتها أن تعبر عن كامل مضمون معانيه، إلا أن "جون غروجون" حاول من جهة أن ينقل بأمانة هذا المعاني ويقترب من اتساقها وانسجامها بحسب ما تتيحه لغة الهدف من احتيارات ممكنة، بالرغم من وجود بعض الهفوات التي تم ذكرها سابقا حاصة في معيار "السياق"، كما أنه اضطر من جهة أخرى في كثير من المرات أن يقوم بتعديلات معينة فرضتها عليه معايير المقبولية في اللغة المترجم إليها حتى يصل بنصه إلى الاتساق و الانسجام الذي يسهل على قارئه، الذي لا يعرف اللغة المصدر، الوصول إلى المحتوى بكل يسر، وبالتالي إلى قبول هذا النص باعتبار أنه يتماشى مع التقاليد النصية التي تعود عليها هذا المتلقى في لغته حتى وإن لم يتبني محتواه، ومن بين نماذج التعديلات التي فرضتها معايير المقبولية في اللغة الهدف نحد على سبيل المثال، وذلك استنادا إلى ما تم تحليله سابقا، ما يلي:

- تبيين وشرح المحال إليه في بعض الآيات لأن ما يكون جليا في الأصل قد يكون مبهما إذا ترجم ترجمة حرفية في اللغة الهدف خاصة إذا ما تعلق الأمر بالقرآن الكريم، فمثلا لدينا ما يلي:

| قال تعالى: قُلْ إِنِّي نُمُيتُ أَنَ اَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ قُلْ لَا أَتَّبِعُ أَهْوَاءَكُمْ | الآية        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| قَدْ ضَلَلْتُ إِذًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ (56)                                                             |              |
| إحالة مقامية                                                                                                         | نوع الإحالة  |
| «Dis: il m'est interdit d'adorer <u>les dieux</u> que vous                                                           | ترجمة        |
| priez à côté de Dieu. Dis : je ne suivrai pas vos                                                                    | "جون غروجون" |
| passions car je m'égarerais, je ne serais plus guidé»                                                                |              |
| P84-85                                                                                                               |              |
| تم ذكر المحال إليه مباشرة "les dieux"                                                                                | نوع الإحالة  |
| الإحالة في قوله "الذين" هي «للأصنام التي كانوا يدعونها من دون الله حيث                                               | التحليل      |
| أجري عليها اسم الموصول الموضوع للعقلاء لأنهم عاملوهم معاملة العقلاء فأتى                                             |              |
| لهم بما يحكي اعتقادهم» أ، أما في الترجمة فنحد المحال إليه مبينا مباشرة " les                                         |              |
| dieux أي أن المترجم قد تصرف في ترجمته قصد الإيضاح و الشرح ولقد                                                       |              |
| أحسن في ذلك، حسب رأيي، كما أن ذلك المعنى الذي يضيفه اسم الموصول                                                      |              |
| المحيل إلى "الأصنام" في الآية الكريمة لا ينقله المقابل لكلمة "الذين" في اللغة                                        |              |
| الفرنسية وهو "ceux" وذلك نظرا لاختلاف اللغات.                                                                        |              |

#### - عدم الترجمة الحرفية لأدوات الربط، وكذا مقابلة الفصل بالوصل في بعض الحالات، مثل:

| قال تعالى: وَكَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الأَيَاتِ وَ لِتَسْتَبِينَ سَبِيلَ الْمُحْرِمِينَ (55) | أداة الوصل في |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                         | الآية الكريمة |
| «Ainsi expliquons-nous nos versets pour faire voir                                      | أداة الوصل في |
| quel chemin prennent les coupables. » P84                                               | الترجمة       |
| إن الواو في قوله "ولتستبين" هي في سياق تبيين غرض معين وهو اتضاح العلم                   | التحليل       |

1 محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984، ص 262

236

| للرسول صلى الله عليه وسلم، ولقد جاء في الترجمة ما يبين هذا الأمر على      |  |
|---------------------------------------------------------------------------|--|
| مستوى الربط وهو استخدام المترجم للأداة "pour" التي تفيد الغرض أو          |  |
| الهدف، ومن هنا فلقد أحسن المترجم، في رأيي، استعمال هذه الأداة مقابلا لواو |  |
| العطف في الآية الكريمة حيث حافظ على المعنى و على الاتساق.                 |  |

| قال تعالى: وَحَاجَّهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتُّحَاجُّونِيِّ فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ | أداة الوصل في |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| إِلَّا أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ(80)                     | الآية الكريمة |
| «Son peuple vint discuter, mais il répondit : Venez-                                                                 | أداة الوصل في |
| vous discuter de Dieu quand il m'a guidé? Je ne                                                                      | الترجمة       |
| crains pas les dieux que vous ajoutez, sauf si mon                                                                   |               |
| Seigneur décide autrement, <u>car</u> mon Seigneur                                                                   |               |
| cerne tout de sa science. Réfléchissez donc.»P86                                                                     |               |
| اضطر المترجم إلى إضافة أدوات الربط (mais, car) بالرغم من عدم وجود ما                                                 | التحليل       |
| يقابلها في الآية الكريمة-إذ نحد فيها فصلا في هذه المواضع- إلا أن أسلوب اللغة                                         |               |
| الفرنسية ومتطلبات الاتساق في هذه اللغة قد فرضت هذه الإضافات فيما يخص                                                 |               |
| أدوات الربط.                                                                                                         |               |

- الذكر مقابل الحذف في الآية الكريمة مع دلالة السياق على المحذوف، وذلك في مواضع كثيرة من بينها ما يلي:

| قال تعالى: وَمِنَ آبَائِهِمْ وَذُرِّيًّا تِهِمْ وَإِخْوَانِهِمْ وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمُ إِلَىٰ صِرَاطٍ | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مُسْتَقِيمٍ (87)                                                                                                  |               |
| «Beaucoup de leurs pères, de leurs fils et de leurs                                                               | الترجمة       |
| frères nous les avons choisis et guidés dans le droit                                                             |               |

| chemin » P87                                                                     |         |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ذكر ابن عاشور في تفسيره أن ابن عطية ومن تبعه قد قدروا أن المعطوف محذوف           | التحليل |
| تقديره: ومن آبائهم جمعا كثيرا أو مهديين كثيرين أ، ولو انتقلنا إلى الترجمة لوجدنا |         |
| ذكرا لهذا المحذوف الذي قدره ابن عطية ومن تبعه، وذلك أن المترجم قد ذكر            |         |
| ترجمة لمعنى "الجمع الكثير" وهي "beaucoup"، وبالتالي فلقد كان هناك ذكر            |         |
| في الترجمة للمحذوف المقدر حسب ما ورد في تفسير التحرير و التنوير.                 |         |

#### - التأخير مقابل التقديم في الآية الكريمة أو العكس، مثل:

| قال تعالى: قُلَ اَرَآيْتَكُمُ إِنَ اَتَاكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوَ اَتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ | الآية الكريمة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (40)                                                                                      |               |
| «Dis: Que vous en semble? Si le tourment ou                                                                        | الترجمة       |
| l'heure de Dieu vous viennent, prierez-vous                                                                        |               |
| quelqu'un d'autre que Dieu? dites la vérité »P83                                                                   |               |
| توجه الإنكار في تقديم المفعول به (أغير الله) على الفعل (تدعون) إلى كونه بمثابة                                     | التحليل       |
| أن يوقع به مثل ذلك الفعل2، أي أغير الله بمثابة من يُدع، أما في الترجمة فإننا نجد                                   |               |
| نجد أن هذه الدلالة في قوة إنكار دعوة غير الله عز وجل قد أفقدت وذلك بسبب                                            |               |
| تقديم الفعل "prierez" و تأخير "que Dieu"، لأن المترجم اضطر إلى                                                     |               |
| ذلك حتى يكون الأسلوب مقبولا في اللغة الهدف وذلك لاختلاف اللغات.                                                    |               |

| ا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ | قال تعالى: قُلَ أَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ ا | الآية الكريمة |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|---------------|
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|---------------|

 $^{1}$  ينظر: محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

<sup>2</sup> ينظر: بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج2، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، التراث، القاهرة، ط3، 1984، ص 330

| إِذْ هَدَانَا اللَّهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي الأرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| الْهُدَى ائْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (71)        |         |
| «Dis : prierons-nous en face de Dieu des dieux qui                                                                 | الترجمة |
| ne peuvent ni servir ni nuire. Quand Dieu nous a                                                                   |         |
| guidés reviendrons-nous en arrière comme celui                                                                     |         |
| que les satans détraquent sur la terre. » P86                                                                      |         |
| خالف المترجم ترتيب الآية الكريمة في قوله "ونرد على أعقابنا بعد إذ هدانا الله"،                                     | التحليل |
| حيث أنه قدم ترجمة معنى "بعد إذ هدانا الله" ( quand Dieu nous a                                                     |         |
| guidés)، وأخر ترجمة معنى "ونرد على أعقابنا" (_guidés                                                               |         |
| en arrière)، لكن تصرفه هذا لم يؤثر على المعنى، حسب رأيي، كما أن                                                    |         |
| أسلوب اللغة الفرنسية-خاصة بعد استعماله للأداة "quand"- قد فرض عليه                                                 |         |
| هذا الترتيب، حتى يكون هناك اتساق في ترجمته.                                                                        |         |

- قد يتكرر العنصر المعجمي في الآية الكريمة إلا أن معناه يختلف كل مرة، حيث يضطر المترجم في هذه الحالة إلى عدم محاكاة هذا التكرار للاختلاف الشاسع بين اللغات خاصة عندما يتعلق الأمر بالقرآن الكريم، ومثال ذلك ما يلي:

 $\ll Vois$ comme nous détournent »P84 «Vois les versets que nous adressons, leur comprendront-ils.» P85

قال تعالى: قُل اَرَآيْتُمُ إِنَ اَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ leur وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَٰهٌ غَيْرُ اللَّهِ adressons les signes et ils s'en يَاتِيكُمْ بِهِ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الْأَيَاتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ (46) قال تعالى: قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ peut-être عَذَابًا مِنْ فَوْقِكُمُ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمُ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضِ انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الأَيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ (65)

التحليل: تكررت في الآيتين الكريمتين كلمة "الآيات" بنفس اللفظ إلا أن المقصود منها في الآية 46 هو «دلائل الوحدانية» أما في الآية 65 فهي «آيات القرآن» وهذا ما يفسر أن المقابل كان في الآية 46 هو "les versets"، أما في الآية 65 فكان "les signes"، وبالتالي فلقد أحسن الآية 46 هو "عدم التصرف، من وجهة نظري، بالتغيير و عدم التكرار لأن ما يبينه السياق في الآية الكريمة قد لا يكون كذلك في الترجمة أين يتحتم على المترجمين القيام بالشرح و التصرف.

- القيام ببعض الاختيارات التي لها علاقة بثقافة متلقي الترجمة الفرنسي كما تم توضيحه في معيار "التناص" مثل ترجمة لفظ الجلالة "الله" ب "Dieu"، وكذا ترجمة أسماء الأنبياء و الرسل بما هو شائع في ثقافة هذا المتلقى حتى يفهم و بالتالي يقبل نص الترجمة.

5- القصد: إن النصوص ليست بجرد رصف اعتباطي للجمل بل يقصد بما أن تكون متسقة ومنسجمة حتى تحقق غرضا أو مجموعة أغراض معينة، والقصد له علاقة بمنتج النص الذي يحاول بعثه عبر وسائل لغوية مناسبة، أما في مجال القرآن الكريم فإن الحديث يقتصر، حسب رأبي، على تلك المقاصد العظيمة التي تضمنتها كل سورة بل كل آية من آياته مثل سورة الأنعام التي تضمنت على سبيل المثال مقاصد متنوعة كاستحقاق الله عز وجل للحمد لما من به علينا سبحانه وتعالى من نعم ولقدرته العظيمة في الخلق والإيجاد، ثم موقف الكافرين المتمثل في النكران و الإشراك، وكذا التذكير بموقف المكذبين بالرسل وما حل بهم بسبب ذلك، وحالة المشركين بوم القيامة، وتسلية النبي صلى الله عليه وسلم والتخفيف عليه وتثبيته بسبب إعراض قومه، و تعليم الرسول صلى الله عليه وسلم تلقين المحدة ليقذف بما في وجه الخصم بحيث تأخذ عليه سمعه، وتملك عليه قلبه، و إرشاد النبي صلى الله عليه وسلم إلى اتباع طريق الأنبياء والرسل في هداهم و صبرهم ومواقفهم مع قومهم كموقف إبراهيم عليه وسلم إلى اتباع طريق الأنبياء والرسل في هداهم و صبرهم ومواقفهم مع قومهم كموقف إبراهيم عليه السلام من أبيه و قومه، وكذا عرض التشريعات الباطلة لأهل الجاهلية في الحرث و الأنعام والأولاد، وتفنيدها، ودحضها، وعرض التشريع الحق الذي هو تشريع الله عز وجل، وعرض الوصايا العشر و الدعوة إلى اتباعها، والإخلاص لله تعالى في القول و العمل، وبيان أن الإنسان مستخلف في العشر و الدعوة إلى اتباعها، والإخلاص لله تعالى في القول و العمل، وبيان أن الإنسان مستخلف في العشر و الدعوة إلى الباعها، والإخلاص لله تعالى في القول و العمل، وبيان أن الإنسان مستخلف في العشر و الدعوة إلى الباعها، والإخلاص لله تعالى في القول و العمل، وبيان أن الإنسان مستخلف في

<sup>1</sup> محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، ج7، المرجع السابق، ص 235

المرجع نفسه، ص  $^2$ 

الأرض إلى ما هنالك من بقية المقاصد في هذه السورة الكريمة، أما عن مدونتنا هذه فلقد حاول "جون غروجون" نقل معاني هذه المقاصد العظيمة فيها، وقد تم التمثيل لذلك في نماذج محتلفة تم عرضها سابقا في محور الحديث عن "البنى الكبرى" في هذه السورة وكيفية تعامل المترجم معها في نص ترجمته، أي أن هذا المعيار وهو" القصدية" أو "القصد"، الذي يبنى في النص المترجم على أساس كيفية بنائه وبعثه في النص المصدر مع الأخذ بعين الاعتبار معايير المقبولية لدى الجمهور الهدف، قد تم تحقيقه في ترجمة "جون غروجون"، وذلك حسب وجهة نظري، بناءً على ما تم ذكره سابقا من نماذج معينة في سياق الحديث عن "البنى الكبرى"، وذلك بالرغم من وجود أخطاء تم عرض بعضها خاصة في محور الحديث عن معيار "السياق" في هذه الترجمة.

6- الإعلامية: تتعلق الإعلامية بالمعلومات التي تتضمنها النصوص بحيث إنه كلما كانت هذه المعلومات جديدة ازدادت درجة الإعلامية في النص و العكس صحيح، والترجمة إنما هي نقل لهذه المعلومات لقارئ النص الهدف، لكن الأمر قد يكون معقدا إذا لم تكن هناك نصوص مشابحة للنص المصدر في ثقافة الهدف أين يتدخل المترجم قصد إجراء تعديلات، أو إعادة صياغة تفسيرية، أو شرح عناصر غير متوقعة، وهذا ما قام به المترجم في المدونة حيث اضطر في كثير من المرات إلى إعادة الصياغة و إلى تعديلات معينة — قد سبق ذكر بعضها في المعايير السابقة خاصة معيار "المقبولية" — وذلك قصد توصيل مضمون معاني الآيات الكريمة التي هي بمثابة معلومات جديدة ذات درجة عالية من الإعلامية خاصة بالنسبة إلى قارئ الترجمة الذي لا يعرف الكثير عن القرآن الكريم ولا عن الدين الإسلامي.



بعد هذه المحطات والفصول العلمية، التي وقفت عندها على مفهوم لسانيات النص وإرهاصات تشكلها ومهمتها الأساسية التي تكمن في تحليل النصوص على أساس معايير نصيتها، وكيف استفادت دراسات الترجمة من إسهاماتها خاصة فيما يتعلق بتحليل النصوص وانتقال معايير النصية من لغة إلى أخرى، وذلك بالتطبيق على أحد أصعب أنواع الترجمات وهي ترجمة النصوص المقدسة وبالضبط ترجمة معاني القرآن الكريم لدى "جون غروجون" في إحدى السور وهي سورة الأنعام عن طريق تحليل كيفية تعامل هذا المترجم مع معايير نصيتها في إطار نقل معانيها إلى اللغة الفرنسية، كان لابد أن أستعرض أهم النتائج التي تم التوصل إليها، والتي يمكن إيجازها فيما يلى:

1- تعد "لسانيات النص" أو "علم النص" فرعا معرفيا جديدا ومرحلة انتقالية من الجملة نحو أفق النص، ليسود بالتالي النظر إلى أن أعلى وحدة لغوية و أشدها استقلالا هي النص وليست الجملة وذلك بسبب افتقاد هذه الأحيرة للبعد السياقي ووجود قصور في أدائها التواصلي.

2- حملت كتب التراث العربي التي تحدثت عن "النص" إشارات لا تختلف كثيرا عن المفاهيم الحديثة في تعريف النص مثل اكتمال المعنى في النصوص ووضوح مقاصدها و بعدها الدلالي أي أن لها بعدا سياقيا بالمفهوم الحديث، وكذا اتصافها بالوصل بين أجزائها أي اتساقها.

3- بالنسبة لتعريفات النص في الفكر العربي حديثا فإنها لم تخرج كثيرا عن سياق الفكر الغربي.

4- يمكن تقسيم معايير النصية التي تحدث عنها "روبرت دي بوجراند" إلى ما يتصل بالنص في ذاته وهما معيارا "الاتساق" و "الانسجام"، وما يتصل بمستعملي النص و ذلك معيارا: القصد و المقبولية، وما يتصل بالسياق المادي و الثقافي المحيط بالنص، وتلك معايير الإعلامية، و المقامية، و التناص.

5- إن معايير النصية هي أهم مبحث في لسانيات النص لأنها السبيل إلى تمييز النص من اللانص، وكذا المنهاج الذي يقودنا إلى تحليل النصوص و بالتالي فهمها باعتبار أنه الهدف الجوهري للسانيات النص، لكن النصوص قد تنتقل و تترجم إلى لغات أخرى غير لغتها الأصلية، و هنا يقع التداخل بين اللغة التي نترجم إليها و بين النص المصدر و ما يقوم عليه من معايير تصنع نصيته.

6- لقد تغيرت رؤية الترجمة من اعتبارها متمركزة على مستوى اللغة، إلى النظر إليها على أنها عملية نصية لها وظيفة معينة، وبما أن اللسانيات قد اهتمت أكثر فأكثر بالنص، وأدخلت في أبحاثها ما هو

خارج النظام اللساني كالبعد البرغماتي و المعرفي، فلقد طورت أفكارا جديدة تتلاءم أكثر مع واقع الترجمة ومقاصد علمها، ليحدث التداخل والتلاقح بينهما.

7- يمكن استنتاج هذا التداخل من عملية تحليل النصوص التي يقوم بما المترجمون على أساس معايير نصيتها، أي أن معرفة هذه المعايير من طرف المترجم يشكل عاملا أساسيا في الفهم الجيد للنص المصدر بكل مستوياته النحوية، والدلالية، و التداولية، ليكون ذلك بالتالي تمهيدا لإنتاج نص مقبول في اللغة المترجم إليها مبني على أساس المعايير التي يقوم عليها النص في لغته الأصلية تحقيقا لمبدأ الأمانة في الترجمة، وفي الوقت نفسه احترام الكيفية التي تبنى عليها النصوص في اللغة الهدف تحقيقا لمبدأ القبول في اللغة المترجم إليها، وخاصة إذا ما تعلق الأمر بأحد أصعب أنواع الترجمات وهي ترجمة النصوص المقدسة وبالضبط ترجمة معانى القرآن الكريم.

8- وقفنا من خلال التحليل النصي لترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام، على النتائج التالية:

أ- فيما يتعلق بالاتساق النصي سواء النحوي أو المعجمي فلقد حافظ "جون غروجون" على معظم أشكاله من إحالة، وربط، وحذف، وتقديم، واستبدال، وتكرار، وتضام، وذلك حسب ما تتيحه اللغة الهدف، إلا أنه خالفها في بعض الحالات مثل اضطراره إلى ذكر المحال إليه مثلا أو عدم الترجمة الحرفية لأدوات الربط ومقابلة الفصل بالوصل في بعض الحالات أو العكس، والذكر مقابل الحذف في الآية الكريمة مع دلالة السياق على المحذوف، أو التأخير مقابل التقديم في الآية الكريمة أو العكس وذلك قصد توضيح ترجمته واحترام طريقة بناء النصوص في اللغة الهدف، كل ذلك مع تسجيل بعض الأخطاء القليلة، حسب تحليلي السابق وخاصة في عنصري الربط والتقديم، و الناتجة عن سوء الفهم لطريقة اتساق الآية الكريمة.

ب- حافظ المترجم على العلاقات الدلالية (المناسبة) بين آيات هذه السورة الكريمة، وكذا على مواضيعها الأساسية كما تم توضيحه في إطار الحديث عن "البني الكبرى" في هذه السورة.

ج- فيما يتعلق بمعيار السياق فلقد تم تحديد بعض الحالات التي حادت عن سياق الآيات الكريمة دون ذكر ما تكرر منها، وذلك بناءً على المعاني الممكنة التي تقدمها التفسيرات التي اعتمدت عليها.

د- لقد تحقق "التناص" في هذه الترجمة كأي نص آخر حيث تمثل في تأثر المترجم ببعض الترجمات السابقة لترجمته مثل ترجمة "بلاشير" وترجمة "ماسون"، كما تأثر بثقافته الخاصة في بعض الحالات التي تم تحديدها في سياق الحديث عن هذا المعيار.

ه- تحكمت معايير المقبولية في اللغة الهدف في بعض التعديلات التي قام بها المترجم على ترجمته أو حتى في بعض الاختيارات التي تم ذكرها في معيار "المقبولية".

و\_ حافظ المترجم على مقاصد السورة بناءً على ما تم ذكره من نماذج في إطار الحديث عن "البنى الكبرى" في السورة الكريمة.

من خلال هذا تبين لنا، بناءً على تحليلنا السابق وعلى شرط أن نصية النصوص المترجمة تبنى على كيفية بنائها في النص المصدر مع احترام معايير القبول في اللغة الهدف، أن معايير النصية قد تحققت في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام إلى حدّ ما باعتبار أنه حاول احترام معايير نصية الآيات الكريمة، وفي الوقت نفسه القيام بتعديلات معينة فرضتها كيفية تشكل النصوص في اللغة المترجم إليها، بالرغم من وجود بعض الحالات التي تأثرت فيها هذه النصية وذلك بسبب عدم فهم المترجم للآية الكريمة كما تم تحديده خاصة في معيار "السياق"، مع التأكيد على أن المترجم لمعاني القرآن الكريم يستحيل أن يلم بكل جوانبه اللغوية و الدلالية و غير ذلك لأن هناك فرقا كبيرا بين الآية الكريمة وترجمة معانيها باللغة الأجنبية، فأن لهذه الترجمة، مهما كانت جودتها، أن تعبر عن كل مقاصد ومعاني الآيات القرآنية الكريمة.

# قائمة المصادر والمراجع

## قائمة المصادر و المراجع

\* القرآن الكريم برواية ورش عن نافع

## المصادر و المراجع باللغة العربية:

- 1- أبو محمد القاسم السجلماسي، المنزع البديع في تجنيس أساليب البديع، تقديم و تحقيق علال الغازى، مكتبة المعارف، الرباط، ط1، 1980.
- 2- إبراهيم خليل، في اللسانيات و نحو النص، دار المسيرة للنشرو التوزيع و الطباعة، عمان، ط1، 2007.
- 3- إبراهيم خليل، في نظرية الأدب و علم النص بحوث و قراءات، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط1، 2010.
  - 4- ابن منظور، لسان العرب، دارصادر، بيروت، طبعة 2003.
- 5- أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، تفسير الطبري، مج11، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ط2، دت.
- 6 أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، تفسير الطبري، مج3، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط1، 1994.
- 7- أبو حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، ج3، دراسة و تحقيق حمزة بن زهير حافظ، الجامعة الإسلامية كلية الشريعة، المدينة المنورة، دت.
- 8- أبو الحسن حازم القرطاجني، منهاج البلغاء و سراج الأدباء، الدار العربية للكتاب، تونس، ط3، 2008.
- 9- أبو السعود، تفسير أبي السعود المسمى إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، ج3، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط1، 2010.
- 10- أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري، تفسير الكشاف، دار المعرفة، بيروت، ط3، 2009.

- 11- أحمد عفيفي، نحو النص اتحاه جديد في الدرس النحوي، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ط1، 2001.
- 12- أحمد محمد عبد الراضي، المعايير النصية في القرآن الكريم، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط1، 2011.
- 13- الأزهر الزناد، نسيج النص بحث في ما يكون به الملفوظ نصا، المركز الثقافي العربي، بيروت/الدار البيضاء، ط1، 1993.
  - 14- إسماعيل ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج2، دار المعرفة، بيروت، ط1، 1986.
- 15- أنطوان نعمة و عصام مدورو لويس عجيل و مترى شماس، المنجد في اللغة العربية المعاصرة، دار المشرق، بيروت، ط2، 2001.
- 16- بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط3، 1984.
- 17- جلال الدين عبد الرحمن ابن أبي بكر السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشربف، المملكة العربية السعودية، دط، 1426هـ.
- 18- جميل عبد الجحيد، البديع بين البلاغة العربية و اللسانيات النصية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، دط، 1998.
- 19- حسين خمري، نظرية النص من بنية المعنى إلى سيميائية الدال، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، ط1، 2007.
- 20- خليل أحمد خليل، معجم المصطلحات اللغوية عربي فرنسي انكليزي، دار الفكر اللبناني، بيروت، ط1، 1995.
- 21- الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين معجم لغوي تراثي، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ط1، 2004.
- 22- خليل بن ياسر البطاشي، الترابط النصي في ضوء التحليل اللساني للخطاب، دار جرير للنشر و التوزيع، عمَان، ط1، 2009.

- 23- رابح بوحوش، اللسانيات و تحليل النصوص، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط1، 2007.
- 24- الزمخشري، أساس البلاغة، تحقيق محمد باسل عيون السود، ج1، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1998.
- 25- زهير غازي زاهد، في النص القرآني و أساليب تعبيره، دار صفاء للنشر و التوزيع، عمان، ط1، 2012.
- 26- سعيد حسن بحيري، علم لغة النص المفاهيم و الإتجاهات، مكتبة لبنان ناشرون و الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، القاهرة، ط1، 1997.
- -27 صبحي إبراهيم الفقي، علم اللغة النصي بين النظرية و التطبيق دراسة تطبيقية على السور المكية، ج1، دار قباء للطباعة و النشر و التوزيع، القاهرة، ط1، -2000.
  - 28- صلاح فضل، بلاغة الخطاب و علم النص، عالم المعرفة، الكويت، (د.ط)، 1992.
- 29- طالب محمد إسماعيل و عمران إسماعيل فيتور، قراءة جديدة لنظام التكرار في البناء الصوتي للإعجاز القرآني، دار زهران للنشر و التوزيع، عمان، ط1، 2013.
- 30- طه عبد الرحمن، في أصول الحوار و تجديد علم الكلام، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء/بيروت، ط2، 2000.
- 31- عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، قرأه و علق عليه أبو فهر محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي مطبعة المدني، القاهرة، دط، دت.
- 32- عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداولية، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، ط1، 2004.
- 33- عبد الواسع الحميري، الخطاب و النص "المفهوم، العلاقة، السلطة"، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع، بيروت، ط1، 2008.
- 34- عثمان أبوزنيد، نحو النص إطار نظري و دراسات تطبيقية، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط1، 2010.
- 35- على بن محمد السيد الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، تحقيق و دراسة محمد صديق المنشاوي، دار الفضيلة للنشر و التوزيع و التصدير، القاهرة، دط، 2004.

- 36- فاضل صالح السامرائي، من أسرار البيان القرآني، دار الفكر، عمان، ط1، 2009.
- 37- المثنى عبد الفتاح محمود، نظرية السياق القرآني دراسة تأصيلية دلالية نقدية، دار وائل للنشر، عمان، ط1، 2008.
- 38- محمد الرازي فخر الدين، تفسير الفخر الرازي، ج12، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، ط1، 1981.
- 39- محمد الشاوش، أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية تأسيس نحو النص، ج1، المؤسسة العربية للتوزيع، بيروت، جامعة منوبة، تونس، ط1، 2001.
- 40- محمد الطاهر ابن عاشور، تفسير التحرير و التنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، دط، 1984.
- 41- محمد العبد، النص و الخطاب و الإتصال، الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي، القاهرة، دط، 2014.
- 42- محمد بن احمد الأنصاري القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج6، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، دط، 1938.
  - 43- محمد بن ادريس الشافعي، الرسالة، بتحقيق و شرح أحمد محمد شاكر، بدون بيانات.
    - 44- محمد بن علي بن محمد الشوكاني، فتح القدير، دار المعرفة، بيروت، ط4، 2007.
- 45- محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ج4، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1993.
- 46- محمد خطابي، لسانيات النص ( مدخل إلى انسجام الخطاب)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء/ بيروت، ط1، 1991.
- 47- محمد صالح البنداق، المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط2، 1983.
- 48- محمد علي التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون و العلوم، تحقيق رفيق العجم- علي دحروج، جا، مكتبة لبنان، ط1، 1996.

- 49- محمد علي الصابوني، صفوة التفاسير، مج 1، دار القرآن الكريم، بيروت، ط4، 1981.
- 50- محمد عناني، نظرية الترجمة الحديثة مدخل إلى مبحث دراسات الترجمة، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، مصر، ط1، 2003.
- 51- محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء/ بيروت، ط3، 1992.
- 52 محمود العزب، إشكاليات ترجمة معاني القرآن الكريم، نفضة مصر للطباعة و النشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2006.
- 53- محمود حمدي زقزوق، الإستشراق و الخلفية الفكرية للصراع الحضاري، دار المعارف، القاهرة، دط، 1997.
- 54- مختار زواوي، سيميائيات ترجمة النص القرآني، ابن النديم للنشر و التوزيع، الجزائر ووهران، دار الروافد الثقافية، بيروت، ط1، 2015.
- 55- مصطفى شعبان عبد الحميد، المناسبة في القرآن دراسة لغوية أسلوبية للعلاقة بين اللفظ و السياق اللغوي، المكتب الجامعي الحديث، الإسكندرية، دط، 2007.
- 56 منذر عياشي، العلاماتية و علم النص، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء و بيروت، ط1، 2004.
- 57 مؤنس رشاد الدين، المرام في المعاني و الكلام القاموس الكامل عربي عربي، دار الرتب الجامعية، بيروت، ط1، 2000.
- 58- نعمان بوقرة، المصطلحات الأساسية في لسانيات النص و تحليل الخطاب دراسة معجمية، عالم الكتب الحديث، عمّان، ط1، 2009.
- 59 ـ يوسف نور عوض، علم النص و نظرية الترجمة، دار الثقه للنشر و التوزيع، مكة المكرمة، ط1، 1410هـ.

## المصادر و المراجع المترجمة:

1- إدوين غينتسلر، في نظرية الترجمة: اتجاهات معاصرة، ترجمة سعد عبد العزيز مصلوح، مراجعة محمد بدوي، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، ط1، 2007.

- 2- ألبرت نيوبرت و غريغوري شريف، الترجمة و علوم النص، ترجمة محيي الدين حميدي، النشر العلمي و المطابع- جامعة الملك سعود، الرياض، دط، 2002.
- 3- أمبارو أورتادو ألبير، الترجمة و نظرياتها مدخل إلى علم الترجمة، ترجمة على إبراهيم المنوف، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط1، 2007.
- 4- أندريه حاك ديشين، إستيعاب النصوص و تأليفها، ترجمة هيثم لمع، المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع، بيروت، ط1، 1991.
- 5- بول ريكور، من النص إلى الفعل أبحاث التأويل، ترجمة محمد برادة حسان بورقية، عين للدراسات و البحوث الإنسانية و الإجتماعية، القاهرة، ط1، 2001.
- 6- ج.ب. براون و ج.يول، تحليل الخطاب، ترجمة محمد لطفي الزليطني و منير التريكي، النشر العلمي و المطابع، جامعة الملك سعود، الرياض، دط، 1997.
- 7- جورج مونان، اللسانيات و الترجمة، ترجمة حسين بن زروق، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائر، دط، دت.
- 8- جورج مونان، المسائل النظرية في الترجمة، ترجمة لطيف زيتوني، دار المنتخب العربي، بيروت، ط1، 1994.
- 9- جوليا كريستيفا، علم النص، ترجمة فريد الزاهي، مراجعة عبد الجليل ناظم، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط1، 1991.
- 10- روبرت دي بوجراند، النص و الخطاب و الإجراء، ترجمة تمّام حسّان، عالم الكتب، القاهرة، ط1، 1998.
- 11- روبرت دي بوجراند و ولفغانغ دريسلر، مدخل إلى علم لغة النص، ترجمة الهام ابو غزالة و علي خليل حمد، مطبعة دار الكاتب، القاهرة، ط1، 1992.
- 12- روجر.ت.بيل، الترجمة و عملياتها النظرية و التطبيق، ترجمة محيي الدين حميدي، مكتبة العبيكان، الرياض، ط1، 2001.

- 13- رولان بارت، لذة النص، ترجمة فؤاد صفا- الحسين سحبان، دار توبفال للنشر، الدار البيضاء، ط2، 2001.
- 14- زتسيسلاف واورزنياك، مدخل إلى علم النص مشكلات بناء النص، ترجمة سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2003.
- 15- فان دايك، النص و السياق، ترجمة عبد القادر قنيني، إفريقيا الشرق، الدار البيضاء و بيروت، د ط، 2000.
- 16- فان دايك، علم النص مدخل متداخل الإختصاصات، ترجمة سعيد حسن بحيري، دار القاهرة للكتاب، القاهرة، ط1، 2001.
- 17- فرانسوا راستيي، فنون النص و علومه، ترجمة إدريس الخطاب، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2010.
- 18- فولفحانج هانيه من و ديتر فيهفيجر، مدخل إلى علم اللغة النصي، ترجمة فالح بن شبيب العجمي، جامعة الملك سعود، النشر العلمي و المطابع، الرياض، د ط، 1999.
- 19- كرستينا شافنير، دور تحليل الخطاب في الترجمة وتدريب المترجم، ترجمة محيي الدين حميدي، النشر العلمي و المطابع- جامعة الملك سعود، الرياض، دط، 2007.
- 20- كلاوس برينكر، التحليل اللغوي للنص مدخل إلى المفاهيم الأساسية و المناهج، ترجمة سعيد حسن بحيري، مؤسسة المختار للنشر و التوزيع، القاهرة، ط1، 2005.
- 21- كلماير و آخرون، أساسيات علم لغة النص مدخل إلى فروضه و نماذجه و علاقاته و طرائقه و مباحثه، ترجمة سعيد حسن بحيري، زهراء الشرق، القاهرة، ط1، 2009.

## المجلات و الدوريات:

- 1-حافظ إسماعيلي علوي، عندما تسافر النظرية- لسانيات النص نموذجا-، مجلة جسور، بدون بيانات.
- 2 سعد مصلوح، نحو آجرومية للنص الشعري: دراسة في قصيدة جاهلية، مجلة فصول، مصر، مج10، ع1,2، 1991.

3- عموري السعيد، الإيديولوجيا / الخطاب / النص مقاربة مفاهيمية، مجلة الأثر، ورقلة، ع 18، 2013.

# المصادر و المراجع الأجنبية:

- 1- Denise Masson, Le Coran, Bibliothèque de la pléiade, Bruges, 1967.
- 2- Devilla, L, Analyse de la linguistique textuelle\_Introduction à l'analyse textuelle des discours, Apprentissage des langues et systèmes d'information et de communication(ALSIC), vol 9, n°1, 2006.
- 3- Dictionnaire Larousse Maxipoche, Direction du département Dictionnaires et Encyclopédies, Paris, 2016.
- 4- Gideon Toury, Descriptive translation studies and beyond, John Benjamins Bublishing company, Amsterdam/Philadelphia, 1995.
- 5- Halliday and Ruquaiya Hasan, Cohesion in English, Longman Group Limited, London, 1976.
- 6- Harald Weinrich, Grammaire textuelle du français, traduit par Gilbert Dalgalian et Daniel Malbert, Didier, Paris, 1989.
- 7- Jean Grosjean, Le Coran, éditions Philippe Lebaud, Paris, 1979.
- 8- Jean Michel Adam, La linguistique textuelle- introduction à l'analyse textuelle des discours, Armand Colin, Paris, 2005.

- 9- Jean Michel Adam, Linguistique textuelle des genres de discours aux textes, Nathan, Paris, 1999.
- 10- Joseph Igor Moulenda, Par- delà le sens, L'écriture et le texte. Jacques Derrida, Editions Oudjat, Libreville, 2016.
- 11– Katharina Reiss, Problématiques de la traduction, traduction et notes de Catherine A. Bocquet, Economica, Paris, 2009.
- 12- Lawrence Venuti, The translation studies Reader, Routledge, New York and London, 2<sup>nd</sup> ed, 2004.
- 13- Léona Van Vaerenbergh et autres sous la direction de Jean Peeters, La traduction de la théorie à la pratique et retour, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 2005.
- 14- Marianne Lederer, la traduction aujourd'hui le modèle interprétatif, Cahiers Champollion, (nouvelle édition), 2006.
- 15- Mary Snell-Hornby, Translation studies-An integrated approach, John Benjamins Publishing company, Amsterdam/Philadelphia, 1995.
- 16- Mathieu Guidère, Introduction à la traductologie-penser la traduction : hier, aujourd'hui, demain, Groupe De Boeck, Bruxelles, 2008.
- 17- Michael Oustinoff, La traduction, Presses Universitaire de France, Paris, 2eme ed, 2007.

- 18- Paul Ricœur, le texte, le récit et l'histoire, bbf, Paris, N°2, 2008.
- 19- Peter Newmark, A text Book of translation, Centre for translation and language studies, Surrey, London.
- 20- Régis Blachère, Le Coran, Maisonneuve et Larose, Paris, 1966.

# المواقع الإلكترونية:

1- جميل حمداوي، محاضرات في لسانيات النص، شبكة الألوكة، ط1، 2015. www.alukah.net

2- سمية ابرير، مفاهيم لسانيات النص في دلائل الإعجاز، 2011. www.mohamedrabeea.com/books/book1\_18324.pdf

# فهرس الموضوعات

| ِس الموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | فهر                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| <b>ل</b> مةأ-د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مق                                 |
| خل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مد                                 |
| صل الأول: لسانيات النص المفاهيم والمعايير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الف                                |
| - مفهوم النص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -1                                 |
| - التعريف اللغوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -1                                 |
| - التعريف الاصطلاحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                    |
| مفهوم النص في التراث العربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | _                                  |
| مفهوم النص في الفكر الغربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • –                                |
| الفرق بين النص و الخطاب17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -                                  |
| - مفهوم لسانيات النص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                    |
| - تعريف لسانيات النص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                    |
| - معايير النصية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ب                                  |
| - معايير النصية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الف                                |
| صل الثاني: الترجمة ومعايير النصية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الف<br>تمه                         |
| عمل الثاني: الترجمة ومعايير النصية 40. 40 مقاربات الترجمة الترجمة عديد النصية 43 مقاربات الترجمة 43 مقاربات الترجمة اللسانية مقاربات اللسانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الف<br>تمه<br>1-أ                  |
| عمل الثاني: الترجمة ومعايير النصية 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الف<br>تمه<br>1-أ                  |
| عمل الثاني: الترجمة ومعايير النصية 40.  - مقاربات الترجمة المقاربة اللسانية.  - المقاربة الوظيفية.  - مقاربة اللسانيات النصية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الف<br>تمه<br>1-<br>ب              |
| عمل الثاني: الترجمة ومعايير النصية عمر النصية عمر النصية عمر النصية عمر النصية عمر النصية عمر الترجمة | الغ<br>تمه<br>11<br>ب              |
| عمل الثاني: الترجمة ومعايير النصية عمل الثاني: الترجمة ومعايير النصية عمل الثانية: الترجمة ومعايير النصية عبر الترجمة الاتساق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الف<br>تمه<br>-1<br>-أ<br>-ج-<br>ا |
| 68–40       عصل الثاني: النرجمة ومعايير النصية         40.       43.         - مقاربات الترجمة       43.         المقاربة اللسانية       49.         - مقاربة اللسانيات النصية       54.         انتقال معايير النصية عبر الترجمة       57.         الاتساق       58.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الف<br>تمه<br>أ-<br>ب<br>أ-<br>أ-  |
| 68-40       قصل الثاني: الترجمة ومعايير النصية         40.       43.         43.       43.         44.       43.         44.       49.         49.       49.         54.       54.         55.       57.         57.       57.         57.       57.         57.       57.         58.       58.         59.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.         50.       59.      <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الف<br>تمه<br>أ-<br>ب<br>أ-<br>أ-  |
| 68–40       عصل الثاني: النرجمة ومعايير النصية         40.       43.         - مقاربات الترجمة       43.         المقاربة اللسانية       49.         - مقاربة اللسانيات النصية       54.         انتقال معايير النصية عبر الترجمة       57.         الاتساق       58.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الف<br>تمه<br>أ-<br>ب<br>أ-<br>أ-  |

# فهرس الموضوعات

| 66                                                  | و- الإعلامية                      |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 67                                                  |                                   |
| والمعجمي في ترجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام  | الفصل الثالث:الاتساق النحوي و     |
|                                                     | 181–70                            |
| كريم                                                | 1- لمحة عن ترجمات معاني القرآن ال |
| (Jean Grosjean) لمعاني القرآن الكريم (Jean Grosjean | 2- التعريف بترجمة "جون غروجون"    |
| رجمة "جون غروجون" لمعاني سورة الأنعام               | 3-الاتساق النحوي والمعجمي في تـ   |
| 74                                                  | أ- الاتساق النحوي                 |
| 74                                                  | - الإحالة                         |
| 119                                                 | – الوصل                           |
| 140                                                 | - الحذف                           |
| 149                                                 | – التقديم و التأخير               |
| 157                                                 | - الاستبدال                       |
| 163                                                 | ب- الاتساق المعجمي                |
| 163                                                 | – التكرار                         |
| 178                                                 | – التضام                          |
| و السياق الثقافي و التداولي في ترجمة "جون غروجون"   | الفصل الرابع: الانسجام الدلالي    |
| 241–183                                             | لمعاني سورة الأنعام               |
|                                                     |                                   |
| 183                                                 | 1                                 |

# فهرس الموضوعات

| أ– المناسبة بين الآيات  |
|-------------------------|
| ب- التغريض              |
| ج- البنية الكبرى        |
| 207                     |
| 2283                    |
| 4- المقبولية4           |
| 5- القصد5               |
| 6- الإعلامية.           |
| الخاتمة.                |
| قائمة المصادر و المراجع |
| فهرس الموضوعات          |
| ملخص بالعربية           |
| ملخص بالفرنسية          |
| ملخص بالإنجليزية        |



### ملخص

لقد ظلت اللسانيات محصورة في حدود الجملة لفترة طويلة، و لم تتجاوزها في إطار دراساتها للغة بشكل فعلي، ولعل الإرهاصات الأولى التي حررت اللسانيات من قيود الجملة و أطقتها نحو أفق النص لتدرسه بكل حيثياته كانت خاصة مع "هاريس" سنة 1952م في مقال له بعنوان "تحليل الخطاب"، ليأتي بعده كل من "هارويج" و "إيزنبرغ" و "فان دايك" وآخرون، إذن فلقد تجاوزت الدراسات اللسانية الجملة و اتجهت نحو النص فساد بالتالي النظر إلى أن أعلى وحدة لغوية و أشدها استقلالا هي النص وليست الجملة، وذلك بسبب افتقاد هذه الأخيرة للبعد السياقي ووجود قصر في أدائها للتواصل، ليظهر بالتالي فرع معرفي جديد تكون بالتدريج منذ النصف الثاني من الستينات وهو "لسانيات النص" أو "علم النص"، حيث تتمثل مهمته الأساسية في وصف العلاقات الداخلية والخارجية للأبنية النصية في مستوياتها المختلفة عن طريق التحليل الذي يرتكز على مجموعة من المعايير والخارجية للأبنية النصية أي نص وهي الاتساق، والانسجام، والقصد، والمقبولية، ورعاية الموقف أو السياق، والتناص، والإعلامية، ومن هنا فإن هذه المعايير التي حددها "روبرت دي بوجراند" تحقق نصية النصوص أي أن وجودها يعطي للنص صفة النصية، لكن النصوص تترجم وتنتقل من لغة إلى أخرى لتنتقل معها هذه المعايير التي تميزها في إطار ثقافتها ولغتها. وهنا كان السؤال حول الكيفية التي يجب لتنتقل معها هذه المعايير التي تميزها في إطار ثقافتها ولغتها. وهنا كان السؤال حول الكيفية التي يجب أن تنتقل بها هذه المعايير التي ترتبط بكل نص في إطاره الخاص.

لقد حدث تداخل بين دراسات الترجمة ومخرجات اللسانيات النصية، وذلك بعدما اهتمت اللسانيات أكثر فأكثر بالنص وأدخلت في أبحاثها ما هو خارج النظام اللساني كالبعد البرغماتي والمعرفي، فطورت أفكارا جديدة تتلاءم أكثر مع واقع الترجمة ومقاصد علمها، وبالتالي فلقد أخذت الإسهامات التي تحققت في مجال لسانيات النص بالدخول ضمن دائرة الدراسات المتعلقة بالترجمة، فدخلت بعض المفاهيم مثل النصية، و الاتساق، و الانسجام النصي، و التناص. إذن فلقد تلاقت دراسات الترجمة مع مخرجات اللسانيات النصية، حيث كان هذا التلاقح بينهما أمرا منطقيا نظرا لتغير النظرة نحو الترجمة من مجرد اعتبارها نقلا لغويا إلى تحليلها على أساس أنها فعل تواصل بين الثقافات يركز أكثر على تحليل النصوص على أساس معايير النصية التي تبنى عليها، أي أن معرفة هذه المعايير من طرف المترجم يشكل عاملا أساسيا في الفهم الجيد للنص المصدر بكل مستوياته النحوية،

والدلالية، و التداولية، ليكون ذلك بالتالي تمهيدا لإنتاج نص مقبول في اللغة المترجم إليها على أساس المعايير التي يقوم عليها النص في لغته الأصلية تحقيقا لمبدأ الأمانة في الترجمة، وفي الوقت نفسه مع احترام الكيفية التي تبنى عليها النصوص في اللغة الهدف تحقيقا لمبدأ القبول في اللغة المترجم إليها، لكن ماذا إذا كان النص الذي يتعامل معه المترجم نصا مقدسا مثل القرآن الكريم.

في هذا الإطار كان اختيار مدونتنا هذه وهي ترجمة "جون غروجون" لمعاني القرآن الكريم في إحدى سوره وهي سورة الأنعام، لأرصد وأحلل من خلالها كيفية تعامل المترجم مع معايير نصيتها في إطار نقل معانيها إلى اللغة الفرنسية.

## Résumé:

La linguistique reste confinée aux limites de la phrase depuis longtemps et ne l'a pas dépassée dans le cadre de ses études de la langue; les premiers signes, qui ont libéré la linguistique des restrictions de la phrase, étaient surtout avec Harris en 1952 à travers d'un article intitulé " L'analyse du discours ", suivi par Harweg, Isenperg, Van Dijk et d'autres, alors les études linguistiques ont dépassé la phrase et se sont dirigées vers le texte. En conclusion, l'unité linguistique la plus élevée et la plus indépendante devient le texte et n'est pas la phrase, parce que cette dernière n'a pas une dimension contextuelle et n'est pas un bon outil de communication, branche de la connaissance montrant ainsi une nouvelle apparue progressivement à partir de la deuxième moitié des années 1960, il s'agit de la "linguistique textuelle" ou "science du texte" qui a une tâche principale de décrire les relations internes et externes des structures du texte à différents niveaux au moyen d'une analyse fondée sur des critères de textualité qui sont la cohésion, la cohérence, l'intentionnalité, l'acceptabilité, la situationalité ou le contexte, l'intertextualité et l'informativité. Ces critères déterminés par De Beaugrande donnent aux textes le caractère de textualité, mais ces textes sont traduits et transmis d'une langue à une autre. La question ici : Comment on peut traduire et transmettre ces critères qui concernent chaque texte dans son propre contexte?

Il y a eu une liaison entre les études de la traduction et les contributions de la linguistique textuelle, après que la linguistique ait eu un intérêt croissant pour le texte et introduit dans ses recherches ce qui est en dehors du système linguistique en tant que dimension pragmatique et cognitive, et a développé de nouvelles idées plus compatibles avec la réalité de la traduction et les objectifs de sa science. En conséquence, les contributions de la linguistique textuelle entrent dans le cercle des études de traduction, introduisant des concepts comme : la textualité, la cohésion, la cohérence et l'intertextualité. Cette liaison était logique en raison du changement de la définition de traduction qui devient un acte de communication entre les cultures axé sur l'analyse textuelle à travers les critères de textualité et n' est pas juste un transfert linguistique, alors la connaissance de ces critères par le traducteur est un facteur clé pour une bonne compréhension du texte original au niveau grammatical, sémantique et pragmatique pour produire ensuite un texte acceptable dans la langue cible fondé sur les critères de textualité concernant le texte source pour atteindre d'un côté le principe de fidélité dans la traduction et d'un autre côté le respect de la manière concernant la production des textes dans la langue cible, mais est-ce que c'est le cas si le texte traité par le traducteur est un texte sacré comme le Coran.

Dans ce cadre, on a choisi notre corpus qui est la traduction des sens du Coran par «Jean Grosjean» dans l'une de ses

sourates « Al-Anam » afin d'analyser la manière utilisée par le traducteur pour traiter les critères de textualité de cette sourate dans le contexte du transfert de ses sens en français.

## Summary:

Linguistics remains confined to the limits of the sentence for a long time and has not passed it in the context of its studies of language; the first signs, which liberated linguistics from the restrictions of the sentence and launched it on the horizon of text to study it in details, were especially with Harris in 1952 through an article entitled "The discourse analysis", followed by Harweg, Isenperg, Van Dijk and others, then the language studies has gone beyond the sentence and headed for the text. In conclusion, the highest and most independent linguistic unit becomes the text and not the sentence, because the latter does not have a contextual dimension and is not a communication tool, thus showing a new branch of knowledge, Introduced gradually from the second half of the 1960s, is "the text linguistics" or "science of the text". Its main task is to describe the internal and external relations of text structures at different levels through an analysis based on criteria of textuality which are cohesion, coherence, intentionality, acceptability, situationality or context, intertextuality and informativity. These criteria, defined by De Beaugrande, give texts the textual character, but these texts are translated and

transmitted from one language to another. The question here is how can we translate and convey these criteria that concern each text in its own context?

There has been a link between translation studies and the contributions of text linguistics, for the reason that linguistics took more and more interest in the text and introduced into its research what is outside the linguistic system as a pragmatic and cognitive dimension, and has developed new ideas more compatible with the reality of translation and the goals of its science. As a result, the contributions of text linguistics have entered the circle of translation studies, introducing concepts such as textuality, cohesion, coherence, and intertextuality. Consequently, translation studies have benefited from text linguistics which was logical because of the change in the of translation, which becomes an communication between cultures based on textual analysis through the criteria of textuality and not just a linguistic transfer, then the translator's knowledge of these criteria is a key factor for a good understanding of the original text at grammatical, semantic and pragmatic level in order to produce an acceptable text in the target language based on the criteria of textuality concerning the source text to reach on the one hand the principle of fidelity in translation and on the other hand respect for the way concerning the production of texts in the target language to reach the principle of acceptability in that language, but what if the text treated by the translator is a sacred text like the holy Koran.

In this context, we chose our corpus which is the Jean Grosjean's translation of the meanings of the holy Koran in one of his suras "Al-Anam" in order to analyze the way in which the translator has treated the criteria of textuality of this sura in the context of the transfer of its senses to French language.